oleh David Irons

Museum Puri Lukisan, Ubud, Bali

dan 100 Tahun Seni Lukis Wayang Bali

Qv
-
O
=
-
-
-
)
N

I
25
&

N\ e i\
f/rv\aﬂ..zc._ e
A N X
. \




Retut Madra

dan 100 Tahun Seni Lukis Wayang Bali

oleh David Irons

Museum Puri Lukisan, Ubud, Bali
7 Oktober hingga 7 November 2013

1. Walmiki Mengajari Putra-Putra Rama dan Sita

Walmiki, penulis kitab Ramayana, mengajarkan sastra kepada Kusa
dan Lawa, putra kembar Rama dan Sita. Lahir di pertapaan
Walmiki setelah ibu mereka dibuang ke hutan saat sedang hamil,
putra kembar ini bergantung pada Walmiki sebagai pembimbing
spiritual dan guru selama tahun-tahun awal hidup mereka.

1. Walmiki Mengajari Putra-Putra Rama dan Sita
Ketut Madra, Peliatan

Tinta dan akrilik pada kanvas, 1973, 38 x 28,5 cm
Koleksi David Irons

Foto sampul: Hanoman dan Surya, cerita di halaman 50, lukisan di halaman 51

Sampul depan bagian dalam: Untuk pura keluarganya (sanggah) sendiri di Peliatan,
Ketut Madra telah melukis dewa Siwa dan Indra (kiri) dan kendaraan (wahana)
mereka yaitu lembu dan gajah.



Retut Madra dan 100 Tahun Seni Lukis Wayang Bali
oleh David Irons

dengan kata pengantar oleh Tjokorda Bagus Astika,
direktur Museum Puri Lukisan, Ubud

Ucapan tertma kasih

Desain Katalog: Archer Design, Half Moon Bay, California, www.archerdesign.com, dan Edie Irons,
Victoria, BC, www.edieirons.ca

Percetakan: Indographs, Kuta, Bali, Indonesia, www.indographs-printing.com

Fotografi: Anggara Mahendra, sampul depan dan belakang bagian dalam, hal. 5, 9, 11, 64; Barbara
Miller, hal. 6; Rio Helmi, hal. 7, 8, 9, sampul belakang; Thomas L. Cooper, hal. 9 (umbul-umbul

naga)

Foto-foto lukisan dalam pameran berdasarkan nomor katalog: Michael Tramis di New York City —
Sampul, 1, 8-10, 20, 23, 25-30, 34, 36-40, 48, 45-46, 48-49, 51, 55, 58, 60-62, 66-67; Bayu
Gunadharma di Bali — 2, 11-19, 21-22, 24, 26, 31-388, 85, 41, 48-44, 47, 50, 52, 54, 56-57, 63-65, 68-
69; Koleksi Ganesha — 31, 53, 59

Catatan tentang ejaan: Banyak kata dalam katalog ini, khususnya nama-nama sandang, memiliki lebih
dari satu ejaan yang benar. Pada umumnya, saya menggunakan ejaan bahasa Indonesia dan Bali
modern. Karena banyak literatur barat tentang seni wayang (atau wajang) menggunakan bahasa
Belanda atau diterjemahkan dari bahasa Belanda, literatur sumber yang lebih lama seringkali
mencerminkan ejaan kolonial. Saya telah memperbarui ejaan-ejaan tersebut.

Hak Cipta © 2013, IS Publishing. Dilindungi oleh hak cipta berdasarkan ketentuan Serikat Hak
Cipta Internasional: semua hak cipta dilindungi. Kecuali dalam penggunaan untuk kutipan yang
wajar dalam artikel berita atau resensi buku, tidak ada bagian dari publikasi ini yang boleh
direproduksi dalam bentuk apapun, baik elektronik atau mekanik tanpa izin tertulis di awal dari
penerbit.

IS Publishing

574 West End Ave. Suite 104

New York, NY 10024 USA

Untuk memesan buku ini, silakan kirim surat ke alamat di atas atau kunjungi: www ketutmadra.com

ISBN: 978-0-615-50683-8

Cetakan pertama


http://www.ketutmadra.com/

Untuk Edie dan Nat, yang dibesarkan
dengan seni ini

Daftar Isi

Dari Pura hingga Wisatawan: Evolusi Seni Lukis Wayang

Ketut Madra: Menguasai Seni Lukis Wayang

Lukisan-Lukisan dan Cerita-Cerita yang Dikisahkannya
Dewa-Dewa dan Raksasa-Raksasa — serta Para Abdi Mereka

Ramayana

Malat, Mahabharata, dan Kisah-Kisah Lain

12

12

28

42



Dar1 Pura hingga Wisatawan: Evolusi Seni Lukis Wayang

Oleh Tjorkorda Bagus Putra Astika, Direktur, Museum Puri Lukisan

Pameran yang bertajuk Ketut Madra and 100 Years
of Balinese Wayang Painting (Ketut Madra dan 100
Tahun Seni Lukis Wayang Bali) ini menyajikan
sebuah pengantar untuk sebuah bentuk seni yang
unik dari Bali. Dengan berfokus pada pelukis
wayang senior yang saat ini berkarya di Ubud,
pameran dan katalog ini juga menyertakan karya
dari 22 seniman lainnya yang dihasilkan dalam
kurun waktu 100 tahun terakhir, terutama dari
daerah sekitar Ubud dan dari desa Kamasan,
Klungkung selatan.

Terinspirasi oleh kisah-kisah para dewa, ksatria
utama, manusia setengah dewa, para raksasa dan
para  abdi  mereka, lukisan-lukisan  ini
menggambarkan wiracarita dari agama Hindu-
Buddha Bali dan berbagai cerita rakyat Bali yang
telah ada selama lebih dari 600 tahun. Hampir
semua orang Bali dari generasi saya mengetahui
kisah-kisah ini dari pertunjukan wayang kulit,
sendratari (seni drama tari), dan pertunjukan-
pertunjukan lainnya yang menyertai setiap
upacara yang menandai perjalanan manusia
melalui kehidupan hingga kematian.

Detil dari lukisan Kamasan tahun 1920-an (halaman 42) yang
memperlihatkan pertunjukan wayang kulit dari adegan dalam cerita
Ramayana yang terkenal yakni ketika: Burung Jatayu yang agung
mencoba untuk menyelamatkan istri Rama, yakni Sita dari raja
raksasa Rahwana.

Seni lukis wayang, yang merupakan seni ilustrasi
asli Bali, mengambil namanya dari seni
pertunjukan wayang kulit dan memakai tokoh-
tokoh serta simbol-simbolnya dalam bercerita
tentang mitos-mitos dan legenda masyarakat Bali.
Sebelum tahun 1930-an, tujuan dari hampir semua
lukisan Bali adalah untuk menyampaikan kisah-
kisah ini di pura dan puri kami. Berbagai narasi
dari Jawa dan Bali yang dilukis ini, seperti halnya
pertunjukan wayang kulit, mengandung pelajaran
tentang perilaku makhluk-makhluk mitologis serta
perilaku manusia.

Kesenian wayang — yang penuh dengan nilai-nilai
luhur, memiliki unsur dekoratif dan bersifat
mendidik, serta dilukis pada langit-langit, panel-
panel kayu bagian luar dan dalam, atau pada kain
katun tenunan tangan atau kain kulit kayu —
menambah nilai dalam setiap upacara kami. Kami
melihat dan memahami lukisan-lukisan ini sebagai
bagian dari hidup kami dan mengenal dengan
akrab kaidah-kaidah standarnya seperti kami
mengenal wajah-wajah tetangga kami. Para dewa
dan tokoh utama cenderung memiliki warna kulit
yang lebih terang, dengan mata yang lebih
menyempit dan gigi yang lebih halus. Raksasa-
raksasa, makhluk-makhluk jahat, dan karakter-
karakter beringas yang mudah murka memiliki
warna kulit yang lebih gelap, dan biasanya dilukis
dalam warna-warna merah atau cokelat yang lebih
gelap, dengan mata yang lebih bulat dan menonjol,
serta geligi yang lebih runcing menyerupai gigi
binatang. Karakter-karakter yang berderajat
tinggi — raja-raja serta para  pangeran —
menempati area yang lebih tinggi dalam lukisan
pada adegan-adegan dimana mereka muncul;
karakter-karakter yang lebih rendah statusnya
muncul di bawahnya, seringkali digambarkan
sedang meniru dan terkadang mengejek perilaku
para tuannya.

Sementara karya-karya tertua dalam pameran ini
diciptakan untuk pura desa atau pura keluarga
pada awal abad ke-20, sebagian besar dari lukisan-
lukisan ini dibuat dalam kurun waktu 50 tahun
terakhir. Masa-masa ini penting karena seni lukis
Bali mengalami perubahan besar pada tahun-tahun
pertengahan abad ke-20. Pergeseran tersebut
dimulai di bawah pengaruh sejumlah seniman
Eropa yang tinggal di Ubud pada tahun 1920 dan
30-an. Pelukis-pelukis dari Jerman dan Belanda
memperkenalkan estetika Barat seperti perspektif
dan anatomi; subjek lukisan yang realistis
(seringkali berupa pemandangan, peristiwa sehari-
hari dari kehidupan pedesaan, serta berbagai
upacara dan perayaan di pura); dan cat, kanvas,
kuas modern serta bahan dan peralatan lainnya ke
Bali. Seniman-seniman dari Ubud dan desa-desa di
sekitarnya bereksperimen dengan semua hal yang
baru ini. Dan pengadopsian inovasi-inovasi
tersebut, seiring berjalannya waktu, menciptakan
pasar yang belum pernah ada sebelumnya.

Para seniman asing dari tahun 1930 dan '50-an —
terutama Walter Spies dari Jerman dan Rudolf
Bonnet dari Belanda — dan para antropolog, musisi
dan penulis dari Barat yang adalah teman-teman
mereka menjadi gelombang kolektor pertama yang
kecil tapi berpengaruh dari bentuk-bentuk baru
seni lukis Bali. Namun, secara berturut-turut



Perang Dunia II, pendudukan Jepang, dan
perjuangan kemerdekaan Indonesia setelahnya
menyebabkan Bali dan penduduknya menjadi
terisolasi dan miskin. Barulah pada pertengahan
sampai akhir 1950-an Bali benar-benar mulai
terbuka lagi, pertama-tama bagi para seniman dan
cendekiawan internasional, lalu bagi para
pengunjung yang jumlahnya terus meningkat,
yang telah menjadi kolektor utama dari seni lukis
Bali saat ini.

Saat seni lukis Bali modern — yaitu karya-karya
yang bisa kita lihat di Museum Puri Lukisan dan
museum-museum lainnya di Ubud — berkembang
dan berubah setelah perang, kesenian wayang
modern  juga  berubah. Warna-warna dan
bentuknya saat ini sangat berbeda dari kesenian
pura dan puri tradisional. Tokoh-tokohnya
sekarang lebih menyerupai sosok manusia,
walaupun masih tetap mempertahankan sebagian
besar kaidah wayang kulit. Lukisan-lukisan yang
dihasilkan untuk pasar internasional juga
cenderung berukuran lebih kecil dibandingkan
lukisan-lukisan untuk pura dan juga berfokus pada
lebih sedikit tokoh atau pada satu episode dalam
sebuah cerita.

Tiga pelukis dalam pameran ini khususnya
menggambarkan evolusi ini. Tjokorda Oka
Gambir (1902-1975), seorang anggota mula-mula
dari asosiasi seniman Ubud Pita Maha yang
dipengaruhi oleh Spies dan Bonnet, pada masa
mudanya bereksperimen dengan cara-cara baru
tersebut, tetapi kembali ke bentuk-bentuk wayang
tradisional dalam karya-karyanya kemudian.
Namun, mereka yang belajar dari Tjokorda
Gambir membawa seni ini ke arah yang baru.
Gusti Ketut Kobot (1917-1999), seorang murid
mula-mula Tjokorda Gambir, menjadi salah satu
pelukis wayang modern yang pertama yang
membangun  reputasi  internasional  dengan
interpretasinya yang berani dan dramatis terhadap
legenda-legenda Bali.

Ketut Madra, seorang murid Tjokorda Gambir
pada akhir 1950-an dan awal 60-an, berkembang
menjadi seorang seniman wayang modern dengan
kemampuan yang unik untuk menemukan cara-
cara baru dalam menceritakan kisah-kisah tertua
kami. Saya telah mengenal karya Ketut Madra
sebagai pelukis selama hampir 50 tahun. Kami juga
telah tampil bersama sebagai penari. Saya memiliki
rasa  hormat yang sangat besar  bagi
pengabdiannya pada seni ini dan imajinasinya yang
luar biasa serta keterampilan dalam mewujudkan
imaginasinya agar menjadi hidup sehingga agar
dapat dinikmati kembali oleh masyarakat Bali
modern dan khalayak Barat.

Sebagai penutup, saya harus menyebutkan bahwa
ayah saya Tjokorda Mas, sekretaris museum ini

pada tahun 1960 dan 70-an, pada tahun 1973
merupakan salah satu dari yang pertama yang
memunculkan ketertarikan kurator tamu kami,
David Irons, pada seni wayang dan misi museum
ini. Ayah saya menjadi penasihat bagi David selagi
beliau mengumpulkan karya-karya ini untuk
pameran Legendary Paintings of Bali (Lukisan-
lukisan Legendaris Bali) di Museum Fogg Art
Universitas Harvard pada tahun 1974. Dan beliau
memberikan David salah satu lukisan tertua dari
koleksi pribadinya, The Abduction of Sita
(Penculikan Sita, halaman 28) yang dilukis oleh
Anak Agung Gambir.

Pertunjukan wayang kulit tahun 2013 di rumah Ketut Madra
dengan cerita dalam adegan Ramayana yang sama seperti yang
ditunjukkan dalam lukisan pada halaman ini.

Detil dari lukisan Ketut Madra (halaman 31) yang
menggambarkan gerakan dan kisah pada adegan
dalam cerita Ramayana yang sama yang digambarkan

Juga pada dua gambar lainnya pada halaman ini

Ayah saya dan David kemudian berbicara tentang
kemampuan seni lukis wayang kontemporer untuk
kembali menyelaraskan diri dengan yang lama
sembari menciptakan sesuatu yang baru dan
modern. Kelahiran kembali yang terus-menerus
dan interpretasi modern dari seni lukis asli Bali
adalah tema utama dari karya Ketut Madra — dan
juga  dari  katalog dan  pameran ini



Ketut Madra: Menguasai Seni Lukis Wayang

Oleh David Irons

Ketut Madra awalnya mempelajari seni lukis
wayang pada tahun 1958 di Pura Dalem
(salah satu dari tiga Pura Tri Kahyangan dan
pura tempat mengabdinya roh-roh orang Bali
yang telah meninggal) dekat rumahnya di
Peliatan. Pada saat itu, Tjokorda Oka Gambir,
seorang seniman dan guru yang merintis seni
lukis wayang modern pada permulaan abad
ke-20 sedang memperbaiki sebuah topeng
sakral. Madra yang saat itu berusia 18 tahun
dan  sudah  menjadi  pelukis datang
menawarkan bantuannya. Tjokorda Oka
Gambir kemudian menunjukkan kepadanya
cara mencampur warna yang benar untuk
mewarnai wajah Rangda - Sang janda
penyihir dan mengamati Madra saat ia
melukis. Madra kemudian mendapatkan
pelajaran-pelajaran seni lukis yang lebih
tormil segera setelah pertemuan ini.

Pertemuan itu mengantarkan Madra menuju
karirnya, saat ini, yang menurutnya memang
sudah takdirnya. Sekarang, pada usianya yang
ke-73, ia sendiri adalah seorang pelukis hebat
cerita-cerita  pewayangan yang karya-
karyanya dikoleksi di empat benua. Selain
menjadi penafsir modern dari legenda-legenda
pewayangan, ia juga melukis kisah-kisah yang
sama dalam cara tradisional untuk pura-pura
di desanya. Dan sebagai penari topeng, ia
membawakan cerita-cerita serupa pada odalan
(upacara keagamaan) di pura-pura tersebut.

Pada waktu mudanya, Madra pertama kali
menonton dan menyimak pertunjukan drama
yang mengisahkan tentang cerita-cerita para
dewa dan raksasa/kekuatan jahat beserta para
abdinya yang ditampilkan melalui siluet
wayang kulit yang bergerak lincah kesana
kemari dan suara dalang. Pada saat berusia
lima tahun, ia pergi dengan ayahnya yang
seorang pemain musik untuk menonton
pertunjukan wayang pada acara odalan atau
upacara  keagamaan di  seluruh  desa
Pengosekan di mana ia dibesarkan. Ia tidak
menonton aksi sang dalang melalui bayangan-
bayangan wayang dari tempat duduk
penonton dengan para penonton lainnya
melainkan dari belakang layar di dalam
lingkaran kecil pemain wayang yang

membuat keajaiban dalam pertunjukan itu
terjadi. Itulah awal mula yang sesungguhnya
seorang Madra meraih pengetahuannya yang
telah mengilhami karya-karyanya selama
hampir 60 tahun, tuturnya.

Ketika Madra berusia delapan tahun ayahnya
meninggal dunia, dan hal ini menyebabkan
keluarganya jatuh miskin. Madra terpaksa
berhenti sekolah setelah kelas tiga. Ia ingat
berjalan berkilo-kilometer untuk
mengumpulkan sisa-sisa beras dari sawah-
sawah yang baru dipanen. Pada tahun-tahun
itu, ia juga pertama kalinya belajar cara
melukis dari kakak sepupunya Dewa Putu
Sugi, ia belajar untuk menggambarkan
kehidupan di pasar, odalan di pura, dan panen
padi yang sering menjadi subjek lukisan
banyak pelukis di Ubud yang kebanyakan
dipengaruhi oleh seniman-seniman Eropa
sebelum dan sesudah Perang Dunia II.

Madra saat upacara
tahun 1973 di pura
keluarganya di
Peliatan, tak lama
sebelum ia memulai
pembangunan bungalo
kecil pertamanya yang
kemudian menjadi
Retut Madra Homestay.

Pada tahun 1958, karena harus mencari
penghasilan sendiri, Madra pindah dari
Pengosekan ke Peliatan yang tidak jauh dari
Pengosekan untuk magang sebagai pelukis
untuk Wayan Gedah, pelukis yang menjual
karya-karya lukisan dan ukiran kayunya
kepada para wisatawan domestik dan kadang-
kadang para wisatawan dari negara-negara
Barat.



Segera setelah tiba, ia bertemu Tjokorda
Gambir yang juga dari Peliatan. Tjokorda
Gambir pernah menjadi anggota awal dari
asosiasi seniman Bali Pita Maha sebelum
perang yang mengadaptasi bahan-bahan,
gaya, dan subjek-subjek lukisan Barat ke
dalam seni lukis Bali. Setelah bereksperimen
dengan cara-cara baru, Tjokorda Gambir
kemudian memilih untuk menganut tradisi-
tradisi lukisan pura di Bali, kembali ke epos
Hindu yang agung dan cerita-cerita rakyat
Bali yang kurang dikenal. Pada tahun 1950,
lukisan-lukisan dan ukiran-ukirannya
menghiasi pura-pura lokal di seluruh Peliatan.

Madra pada awal tahun 2013 sedang mengerjakan lukisan
tentang pertempuran antara Karna dan Arjuna (halaman
18).

Bekerja dengan Tjokorda Gambir dan
putranya, membuat Madra belajar detil
warna, ikonografi  (simbol-simbol)  dan
kostum-kostum sejumlah karakter tertentu,
serta teknik-teknik dan kaidah-kaidah gaya
wayang, termasuk bagaimana cara
menunjukkan urutan waktu dengan membagi
sebuah lukisan menjadi beberapa bagian yang
berbeda untuk menunjukkan berbagai kisah.
Ketika ia telah mengetahui banyak cerita
wayang kulit, ia mulai tahu lebih banyak
dalang yang tinggal di dekatnya setelah ia
mulai melukis wayang dalam gaya ini. Ia terus
bekerja dengan para dalang sampai hari ini,
memperdalam pemahamannya tentang
hubungan antara berbagai karakter dalam
pewayangan.

Sejak ia mulai melukis narasi wayang secara
eksklusif pada awal tahun 1960, karyanya
dijual dan yang pertama kali membeli
karyanya adalah pejabat pemerintah di Jawa
dan Bali. Namun, pergolakan politik yang
keras yang terjadi di Indonesia yang dimulai
pada tahun 1965 menghambat karirnya.
Banyak toko-toko seni yang menjual barang-

barangnya pada wisatawan seperti toko seni
milik Gedah mengalami kebangkrutan selama
dan setelah gejolak perang yang melanda
bangsa ini. Madra tetap tinggal di rumah
Gedah selama periode itu. Ketika Wayan
Gedah jatuh sakit dan akhirnya meninggal
karena TBC Madra tetap tinggal dan
memikul tugas adat Gedah di Banjar Kalah di
lingkungan Peliatan yang terdiri dari sekitar
170 keluarga. Kelian (pemimpin) banjar
kemudian segera meminta agar Madra
menetap secara resmi di Banjar Kalah. Untuk
menjadikan perpindahan itu resmi dalam adat
sosial Bali, Madra menikahi janda Gedah itu,
Ni Lampias.

Pada saat ia berusia 30 tahun, Madra telah
berpenghasilan baik dan memperoleh reputasi
yang luas sebagai pelukis cerita wayang yang
terampil dan asli. Saat kekacauan politik
mereda pada akhir tahun 1960-an, para
wisatawan internasional kembali ke Bali.
Ubud bangkit kembali sebagai pusat budaya,
dan berita akan bakat yang dimiliki Madra
pun menyebar. Para kolektor lukisan yang
tertarik akan gaya melukisnya yang berani,
dengan desain yang seimbang, dan mendetil,
juga terpikat oleh cerita-cerita di dalamnya.

Lukisan di atas kertas yang dibuat pada tahun
1973 pada halaman 9 tentang Hanoman muda
yang menerima kain poleng yaitu kain kotak-
kotak hitam-putih, dari Siwa mengilustrasikan
gaya dan teknik menggambar Madra. Ila
selalu mulai melukis dengan menggambar
menggunakan pensil. Jika ia menggambar
pada kertas, ketika ia merasa puas dengan
gambar yang dihasilkannya, ia kemudian
menggunakan pena Staedtler dan tinta
Jerman untuk membuat sketsa. Dengan sikat
halus, ia menambahkan arsiran (ngabur) untuk
menunjukkan kontur anggota tubuh karakter
atau menambah kedalaman setiap elemen hias.
Dalam melukis Hanoman, penggunaan sedikit
warna merah di tengah lukisan karakter ini
mengarahkan  perhatian = ke  ekspresi
bersemangat pada wajah monyet muda ini.
Dengan  kesederhanaan, keluwesan, dan
kemampuan narasi, Madra melukiskan suatu
adegan dalam epos yang panjang, dan pada
saat yang sama menyiratkan apa yang terjadi
sebelum dan setelah setiap adegan yang ia
lukis.

Nampaknya tidaklah sulit baginya dalam
menciptakan karya-karyanya berkat



pengetahuan dan keleluasaan yang ia
dapatkan melalui pemikirannya selama
bertahun-tahun. “Lukisan wayang” tutur
Madra, “menceritakan kisah-kisah yang
merupakan bagian dari budaya Bali. Semua
dewa dan tokoh utama serta tokoh-tokoh
jahat dan para hambanya yang sangat tidak
asing bagi kita. Rupa mereka, gaya
penggambarannya - semua mencerminkan
pertunjukan wayang. Saya percaya bayangan
saya dalam memilih adegan-adegan mana
yang saya lukis sama pentingnya dengan
keterampilan dalam melukis adegan-adegan
tersebut. Memutuskan apa yang akan saya
lukis sebelum saya mulai menggambar sering
lebih sulit daripada melukis itu sendiri.”

2. Hanoman Menerima Kain Magisnya dari Stwa

Stwa, dewa kematian dan reinkarnasi dalam agama Hindu,
membertkan Hanoman, sang kera putih, sehelai kain poleng
(bercorak  kotak-kotak —hitam-putih). Kekuatan magisnya
memberinya tak kekuatan tak terkalahkan dalam cerita
Ramayana saat ia bertempur melawan kekuatan iblis
Rahwana.

2. Hanoman Menerima Kain Magisnya dari Stwa

Ketut Madra, Peliatan

Tinta dan akrilik di atas kertas, 1973, 27,5 x 38 cm

Koleksi David Irons

Ketika melukis di atas kanvas atau kain,
Madra beralih ke alat-alat kuno dan
tradisional, dengan menggunakan gerip (pena
lukis)  bambu  keras yang  ujungnya
diruncingkan dan dicelupkan ke dalam tinta
China untuk mengikuti garis pensil pada
sketsa awalnya. Ia kemudian mengarsir
daerah dalam garis dengan gerip bambu yang
kaku yang ujungnya tumpul dan seperti kuas,
yang ujungnya ia tumbuk dengan palu untuk
sedikit mengurai dan melerai serat bambunya.

Ia memberi sentuhan warna terakhir ketika
gambar selesai dikerjakan.

QK, ! E “'h 8l tradisional untuk
\ -
\

3 g

lukisan tinta di atas
kanvas: gerip bambu,
pisau asah dan
tempurung kelapa berisi
tinta Cina

Meskipun  gambar-gambarnya  terkadang
tampak  kaku dan  sederhana  dalam
penekanannya akan garis saja, lukisan-
lukisannya sering dipenuhi dengan warna dan
detil yang menghiasi seluruh gambar (lihat
halaman 18 dan 19 untuk contoh masing-
masing). Detil-detil ini mengisi setiap ruang,
membuat lukisannya menjadi ramai, suatu ciri
yang muncul dalam banyak bentuk kesenian
Bali. Dalam bukunya yang berjudul Images of
Power, Hildred Geertz menggambarkan ciri
ini sebagai “banyak dan berlimpah” dan
“sosiabilitas yang sibuk dan ramai.” Ciri yang
sama juga nampak dalam musik, tekstil,
ukiran pura Bali dan bahkan dalam kehidupan
sosialnya. Bali selalu menunjukkan preferensi
budaya yang ramai, sibuk dan penuh.

Selama  bertahun-tahun, Madra tidak
berminat untuk memasarkan lukisannya
melalui toko-toko seni yang berjejer di
sepanjang  jalan-jalan  di  pusat-pusat
keramaian Bali yang menjual lukisan sebagai
cinderamata. Ia berkarya menurut waktunya
sendiri dan menjual karyanya langsung dari
studio lukisnya kepada orang-orang yang
menemuinya, biasanya melalui rekomendasi
orang. Terkadang para pedagang lokal yang
dipercaya yang memiliki galeri-galeri yang
menawarkan lukisan-lukisan untuk para
kolektor yang serius juga membeli karyanya.
Dimulai pada pertengahan 1970-an, karyanya
mulai dipamerkan di luar negeri. Saya
menyertakan beberapa lukisan dan gambarnya
dalam pameran Amerika pertama yang
mengangkat seni wayang Bali kontemporer—
Lukisan-lukisan Legendaris Bali - di Fogg Art
Museum di Universitas Harvard pada tahun
1974 . Karyanya juga menjadi bagian dari
pameran-pameran di Jakarta dan kota-kota



besar di Australia, Jepang, Inggris dan
Amerika Serikat.

Pada tahun 1973, setelah ia menyadari bahwa
pendapatannya sebagian besar bergantung
pada para kolektor mancanegara yang
mengumpulkan  karya-karyanya, = Madra
membeli sebidang kecil tanah di Peliatan dan
membangun bungalo pertama yang kemudian
menjadi Ketut Madra Homestay. Selalu ada
tamu yang menempati bungalo pertama
Madra yang sederhana itu, yang terdiri dari
tiga kamar dengan pemandangan sawah dan
menghadap ke Samudera Hindia. Dalam 15
tahun berikutnya, ia membeli lahan kering
yang terletak disampingnya dan memperluas
homestay-nya hingga menjadi “tempat yang
tenang untuk belajar tentang Bali” seperti
yang ia memang harapkan. Istrinya yang
kedua yang bernama Ni Wayan Konderi, putri
dari orang yang menjual banyak tanahnya ke
Madra, kemudian ~ mengelola  bisnis
bungalonya, kadang-kadang dengan bantuan
dari kerabatnya.

Meskipun rumah pertama telah lama tidak
diperbaiki, tamannya yang luas masih menarik
bagi para penulis, musisi, seniman, dan para
pelajar yang bekerja di Bali selama beberapa
minggu atau beberapa bulan pada satu waktu.
Taman yang luas itu juga menarik perhatian
individu dan kelompok kecil yang sebagian
besar adalah mahasiswa yang datang untuk
belajar melukis, menari, memainkan gamelan,
mengukir, yoga, meditasi, dan semua aspek
budaya Bali yang menarik bagi wisatawan
untuk mengunjungi pulau ini. Homestay itu,
tutur Madra, “membuka jendela ke negara
Barat" yang kini telah mengantarkan seni
lukisnya hingga menjadi perhatian para
pengunjung dari tiga generasi.

Rarena telah mampu mencukupi kebutuhan
hidupnya sejak usia muda, Madra pun dapat
berfokus pada karyanya; pada akhir tahun
1970-an, ia ingin lebih dari itu. Nyoman
Kakul, seorang penari terkemuka dari desa
Batuan yang mengagumi pemahaman Madra
akan kisah-kisah yang diceritakan dalam
sendratari (drama tari) Bali, mendorong
Madra untuk belajar menari. Pada usianya
yang ke-41 (80 tahun lebih tua daripada usia
kebanyakan penari Bali ketika belajar menari
pertama kali), Madra minta tolong pada anak
Kakul yang bernama Ketut Kantor untuk
mengajarkannya topeng keras, peran perdana

menteri yang keras dan tegas di istana raja.
Karena ia telah benar-benar akrab dengan
sendratari dan sifat-sifat para karakter
sebelum pelajaran pertamanya, Madra pun
segera dapat menari di depan para penonton
sebulan kemudian pada odalan di Pura Desa di
Batuan. Pertunjukannya berjalan dengan baik,
“lega,” tuturnya, “karena Pura Batuan
menetapkan standar yang tinggi, dan bahkan
penari yang paling berpengalaman pun
merasa gugup tampil di sana.”

Madra tahun 2000 dengan tinta melukis sebuah
umbul-umbul naga atau ular, yaitu sebuah spanduk
berbentuk segiliga yang tinggi ramping yang didirikan
saat odalan di pura.

Di Pura Dalem Gde di Banjar Kalah, Peliatan,
Madra menatap topeng sebelum memainkan peran
topeng Tua.

Tarian, tutur Madra, adalah pelengkap yang
hampir sempurna bagi hidupnya sebagai
seorang pelukis. Memainkan peran dalam
pertunjukan yang selama ini hanya ia tonton
dan lukis memberinya wawasan baru untuk
mendalami karakter dan lebih memahami sifat
spiritual dan luhur dari kedua jenis
pekerjaannya. la dikenal di kalangan
masyarakat Bali sebagal orang yang ahli
dalam memerankan dalem, yang merupakan
peran raja yang anggun hanya dapat
diperankan dengan baik oleh segelintir orang,
dan untuk perannya sebagai topeng Tua,
tarian lain yang tanpa suara di mana bahasa



tubuh seorang lelaki tua yang lemah dan
kadang-kadang lekas marah menciptakan
humor. Ia juga bermain dalam Bondres yang
jenaka, yang diperankan dengan topeng yang
hanya menutupi sebagian wajah yang
memungkinkan  karakter-karakter  kocak
sepertl badut untuk terlibat dalam permainan
kata dan sahut-menyahut yang cerdas dan
nakal.

3. Upacara Penghormatan Topeng di Pura

Madra, yang belajar tari topeng pada usia 41, dikenal karena
kemampuannya membawakan topeng dalem, yang diperankan
dengan menggunakan topeng putih seperti tampak pada

bagian  tengah  lukisan  tahun  1989. Lukisan  ini

mengga ambarkan suatu headaan di pura pada hari ketika

topeng-topeng ini dthormati dengan doa dan persembahan.

3. Upacara Penghormatan Topeng di Pura / Tumpek
Wayang / Ketut Madra, Peliatan / Akrilik dan tinta pada
kertas, 1989, 43,5 x 54,5 cm / Koleksi David Irons

Madra memainkan juga peran-peran ini
bersama dengan kelompok gamelan Tirta Sari
di Peliatan, dan telah melakukan tur bersama
mereka ke Jakarta dan Jepang. Untuk menjadi
anggota penuh Tirta Sari, ia harus menjadi
seorang pemain musik juga. Pemimpin
kelompok itu mengajaknya untuk mempelajari
rebab, kecapi dua senar dalam ansambel
gamelan. Seorang teman memberinya rebab
dan kaset musik solo. Saat mengetahui bahwa,
ia telah belajar dasar-dasar permainan dengan
meniru isi kaset tersebut, pemimpin Tirta Sari

memintanya untuk membeli rekaman rebab
dengan gamelan lengkap - dan Madra segera
menjadi Pemain “alat musik senar” dalam
kelompok itu.

Dalarn, mengolah tradisi wayang kuno,
Madra nampak menonjol karena
kemampuannya menggabungkan tradisi lama
dan baru. Sebagai seorang pencipta yang
sukses dalam penafsiran modern legenda-
legenda  pewayangan untuk  khalayak
internasional, ia juga dikenal oleh orang-
orang sekitarnya sebagai seorang seniman
ulung  yang  melukiskan  cerita-cerita
tradisional untuk pura-pura di desanya.

Di Bali, setiap warga memiliki kewajiban-
kewajiban tertentu untuk menjalankan tugas
di masyarakat yang diatur oleh dan dilakukan
dengan sukarela untuk banjar masing-masing.
Mereka yang memiliki keterampilan tingkat
tinggi dalam melukis dan mengukir sering
menyumbangkan keahlian mereka untuk
pura-pura di banjar tersebut. Pada tahun 1997
saat perbaikan di Pura Dalem Gde di Peliatan,
Madra bekerja selama berbulan-bulan untuk
menciptakan tujuh lukisan baru untuk tiga
pelinggih utama pura. Ia juga memperbaiki
dan memasang kembali dua lukisan yang
dibuat sebelum Perang Dunia II di pura
tersebut, termasuk satu lukisan oleh gurunya
Tjokorda Oka Gambir.

Menciptakan karya seni sakral yang baru
untuk sebuah pura di Bali sering merupakan
suatu pekerjaan bersama. Setelah menentukan
dimana lukisan-lukisan baru tersebut akan
diletakkan di pura, Madra memutuskan cerita
yang tepat dan menggambar sketsa awal
dengan tinta. Untuk beberapa lukisan dalam
restorasi tahun 1997, ia dibantu adik laki-
lakinya yang bernama Ketut Madri dan anak
laki-lakinya Made Berata, yang menambahkan
arsiran dan warna di bawah arahannya.

Salah satu dari lukisan-lukisan ini, dikelilingi
oleh persembahan saat odalan baru-baru ini,
ditampilkan di bagian dalam sampul belakang
katalog ini. Lukisan-lukisan Madra juga
menghiasi Pura Desa, dan Pura Puseh di
Peliatan dan pura kecil di balai Banjar Kalah.
Di Pengosekan, di mana ia menghabiskan
masa mudanya, karyanya ditampilkan dalam
Pura Taman Limut, tepat di seberang jalan
dari rumah tempat ia dibesarkan, yang
sekarang adalah rumah adiknya.



Di rumahnya pada bulan Juni tahun 2011, Ketut Madra bersama istrinya Wayan Konderi dan anaknya
Made Berata.

Madra terkadang menyebut diri sebagai
“pelukis wayang terakhir.” Di daerah Ubud
tidak ada orang lain yang menyaingi
pengetahuannya tentang cerita pewayangan
dan kemampuannya untuk menuangkan
cerita-cerita itu melalui goresan yang tegas
dan sederhana. Jika ditanyakan lagi apakah
dia benar-benar adalah pelukis wayang yang
terakhir, ia siap mengakui bahwa ada pelukis-
pelukis wayang di daerah lain di Bali, dan
bahwa seniman-seniman muda Ubud yang ia
tidak tahu mungkin muncul, atau bahwa
anaknya yang bernama Made Berata mungkin
suatu hari nanti kembali ke seni lukis wayang
dari pekerjaan purna waktunya sebagai guru
dan penata di perguruan tinggi seni di
Denpasar.

Namun, pertunjukan wayang kulit, tuturnya,
tidak lagi menarik bagi anak-anak muda

sekarang dibandingkan ketika ia masih kecil.
“Anak-anak muda tidak lagi mempelajari
cerita-cerita wayang”. Ada terlalu banyak hal
lain yang menarik perhatian mereka seperti -
TV, komputer, kehidupan modern. Jika
seseorang ingin menjadi pelukis, seni lukis
modern mungkin lebih mudah untuk
dipelajari. Aturannya lebih sedikit.” Madra
berkata, ia berharap pameran ini dapat
menunjukkan kepada para seniman muda
bahwa ada masa depan dari gaya lukisan
tertua di Bali. “Masih ada kehidupan dalam
gaya tradisional. Jika seseorang ingin belajar,
ada para dalang yang bisa menjawab
pertanyaan-pertanyaannya  seputar  cerita
wayang. Jika ada anak-anak, perempuan atau
anak laki-laki yang memiliki semangat untuk
membuat karya seni ini, saya masih bisa
mengajarkan mereka."



Dewa-Dewa dan Raksasa-Raksasa — serta Para Abdi Mereka

4. Pemuteran Mandara Giri

Dewa-dewa dan raksasa-raksasa untuk
beberapa saat bekerja sama dalam mengaduk
Samudera Susu untuk mendapatkan tirta
amerta, air suci untuk hidup abadi. Para dewa
menariki ekor Basuki, naga raksasa yang
bertindak sebagai tali pengaduk, dan para
raksasa menariki kepalanya. Sedangkan
Bedawang Nala, seekor kura-kura raksasa
yang menopang Gunung Mandara di atasnya,
berperan sebagai poros putaran.

Air  memanas karena gesekan  yang
ditimbulkan; makhluk-makhluk dalam laut
dan kepala seorang raksasa muncul dalam
nyala api; Wisnu (bawah) menggunakan cakra,
senjata miliknya yang berbentuk cakram
untuk memburu Baruna, dewa laut, yang
memrotes pelanggaran terhadap wilayah
kekuasaannya. Daratan juga memanas, dan
seekor harimau, babi hutan dan rusa terjebak
di dalam api. Dewa badai Indra (tengah) yang
sedang berada di puncak Gunung Mandara
menggunakan bajra, senjata halilintarnya
untuk menurunkan hujan agar api padam.

Dari dalam air lautan yang berputar, kuda
suci Ucaisrawa muncul dengan para dewi
yaitu Dewi Sri, Dewi Uma, dan yang terakhir
Dewi Danwantari yang memegang kendi
berisi tirta amerta, yang lalu dirampas oleh
para raksasa. Namun, para dewa bertekad
untuk melindungi daya abadi yang dikandung
tirta amerta itu dari kekuatan jahat.

Pelukis-pelukis dari Kamasan di dekat
Klungkung  mungkin  telah  berkali-kali
melukiskan kisah ini selama ratusan tahun.
Versi ini adalah karya almarhum Mangku
Mura, seorang pelukis yang terkenal dari desa
ini yang karya-karyanya termasuk dalam
koleksi lukisan wayang Anthony Forge di
Museum Nasional Australia. Dua karyanya
yang lain muncul di halaman 15 dan 47.

4. Pemuteran Mandara Giri

Mangku Mura (1920-1999), Kamasan
Pewarna alami pada kain katun, 1973,
142,5 X 130,5 cm

Koleksi David Irons



5. Brahma, Stwa, dan Wisnu dengan Sanghyang Widi dan Manubawa

Gambar yang dibuat Ketut Madra tahun 1973
ini menampilkan dewa-dewa utama dalam
Hindu Bali — Brahma, Siwa, dan Wisnu
(bawah, kiri ke kanan) dan Sanghyang Widi
(tengah). Ia juga menyertakan karakter yang
langka dalam seni lukis Bali: Manubawa,
sebuah wajah yang menyerupai manusia di
bagian atas lukisan, yang hampir tidak pernah
disebutkan dalam wayang kulit ataupun
tampak dalam karya seni pura.

Madra menjelaskan, “Manubawa tidak
dihormati secara khusus, karena jika kita
menghormati Siwa secara tidak langsung kita
juga menghormati Manubawa karena ia
bermanifestasi dalam wujud Siwa. Manubawa

tidak memiliki tubuh karena ia adalah pusat
dari segala sesuatu, seperti matahari. Atau
awal dari segala sesuatu, seperti sebuah titik
yang mengawali garis. Saya melihat
Manubawa sebagai permulaan dari segala
sesuatu, otak dari segala sesuatu. Bawa berarti
wajah, dan saat saya menggambar manusia,
saya akan mulai menggambar wajahnya lebih

dulu.”

5. Brahma, Siwa, dan Wisnu dengan Sanghyang
Widi dan Manubawa

Ketut Madra, Peliatan

Tinta dan akrilik pada kertas, 1973, 29 x 53,5 cm
Koleksi David Irons



6. Dewa-Dewa Penguasa Mata Angin

Dalam kosmologi Hindu
Bali, setiap arah mata angin
dijaga oleh seorang dewa,
dan memiliki aksara suci
dan warna simboliknya
masing-masing. Berbagai
senjata para dewa juga
hadir, dan yang paling
terkenal adalah senjata
cakra milik dewa Wisnu,
yaitu cakram bergigi
runcing di sekeliling
tepiannya yang tampak
pada bagian atas lukisan.
Pada lukisan langit-langit
untuk bangunan kecil di
pura atau rumah ini, letak
Timur dan Barat terbalik
karena lukisan dilihat dari
bawah.

Dewa tertinggi, yaitu
Sanghyang Widi, terletak di
pusat mandala kosmik,
dikelilingi oleh motif-motif
angin dan awan yang

merupakan motif tradisional
dalam seni lukis Kamasan.
Para dewa yang menempati
arah-arah mata angin
dipercayai sebagai
manifestasi Sanghyang
Widi yang berbeda-beda.

Sanghyang Widi, yang
biasanya digambarkan
sebagai sosok androgini
yang telanjang dengan
pancaran-pancaran
menyerupai trisula yang
muncul dari sudut-sudut
anggota tubuhnya, kini
lebih sering muncul dalam
kesenian Bali modern,
barangkali untuk
menunjukkan bahwa agama
Hindu, seperti halnya
agama-agama lain yang
diakui dalam UUD 1945
negara Republik Indonesia,
juga memiliki aspek

monoteistik atau keimanan
terhadap Tuhan yang Esa.

6. Dewa-Dewa Penguasa Mata
Angin

Wayan Suweca, Kamasan
Pigmen alami pada kain katun,
1973, 126,5 X 12,5 cm
Koleksi David Irons

P——
Whrny
oy bl
abes iburs

atdw e

tarbe gt
Weng s 2. e
t1mads theteret gV (T AN o

et el

[ Laagtu s Wil Sahibona
NS b

5 (e Beld AJLIIILE [ WPIIE BITIES

ettt agtraem



7. Brahma, Wisnu, dan Stwa

Dalam kisah Linggodbhawa, Brahma (kiri)
dan Wisnu (kanan) sedang berdebat tentang
siapakah dari mereka dewa yang lebih sakti.
Saat perdebatan bertambah sengit, mereka
berdua  mengambil  wujud  pamurtian
penghancur yang memiliki banyak kepala dan
tangan yang memegang berbagai senjata.
Siwa membuktikan keunggulan spiritual dan
fisiknya dengan mengambil wujud sebuah
lingga atau bentuk falus raksasa dalam
lingkaran cahaya keemasan yang memanjang
dari pusat bumi ke tepi alam semesta. Brahma
dan Wisnu, yang segera memahami tingginya
kesaktian Siwa dan dibuat kagum olehnya,
memutuskan untuk menghentikan perdebatan
mereka.

Ini adalah satu dari tiga lukisan dalam
pameran ini karya Mangku Mura dari Banjar
Siku, Kamasan. Karya-karya lain olehnya ada
di halaman 12 dan 47. Ia dan Pan Semari
(halaman 30 dan 38) bekerja dengan ayah Pan
Semari, Pan Seken, dan sekelompok pelukis
Kamasan untuk memperbaiki  sejumlah
lukisan langit-langit yang luar biasa di Bale
Kerta Gosa di Klungkung pada tahun 1960.
Pan Seken juga memimpin perbaikan lukisan
sebelumnya pada tahun 1930.

Desa Kamasan, di selatan Klungkung, tetap
merupakan pusat yang penting dari seni lukis
wayang Bali klasik. Selama berabad-abad,
desa ini merupakan tempat bernaungnya
sanggar-sanggar seni dan bengkel-bengkel

pandai besi pada zaman kerajaan Gelgel
dahulu kala dan kemudian Klungkung.
Meskipun raja-raja Klungkung
mempertahankan sebagian kekuasaannya di
bawah pemerintahan kolonial Belanda, di
bawah pemerintahan Republik Indonesia
keluarga mereka hampir tidak memiliki
kekuasaan. Kejayaan Kamasan surut seiring
dengan surutnya masa kejayaan Klungkung
dan hanya sebagian saja yang hidup kembali
oleh pariwisata dan minat kaum cendekiawan
mendekati paruh kedua abad ke-20.

Lukisan wayang Kamasan mendapatkan lebih
banyak perhatian dari para cendekiawan dan
kolektor daripada lukisan wayang dari daerah
lain di Bali, sebagian karena pertalian yang
panjang antara desa Kamasan dengan
keluarga senior kerajaan Klungkung, dan
melimpahnya lukisan yang dihasilkan di sana
sebelum dan selama masa penjajahan. Namun,
seperti yang dijelaskan oleh Thomas Cooper
dalam bukunya Sacred Painting of Bali (Orchid
Press, 2005), seni lukis wayang pernah
berkembang pesat di hampir setiap wilayah di
Bali, terutama di dekat istana-istana kerajaan
lainnya yaitu Bangli, Gianyar, Badung,
Tabanan, Karangasem, dan Buleleng.

7. Brahma, Stwa, dan Wisnu

Mangku Mura (1920-1999), Kamasan

Pigmen alami dan akrilik pada kayu, 1973, 75 x
100 cm

Koleksi David Irons



8-10. Semara Membangunkan Siwa yang Sedang Bermeditasi

Dalam lukisan pura yang dibuat sebelum
Perang Dunia II ini, lima dewa — Indra, Bayu,
Wisnu, Brahma, dan Yama (kiri ke kanan)
dengan tiga menteri dan abdi-abdi mereka,
Twalen dan Merdah (bawah) — meminta
Semara, dewa cinta, untuk membangunkan
Siwa dari meditasinya. Brahma menjelaskan
bahwa Siwa harus bercinta dengan istrinya
Giri Putri, yang kemudian akan melahirkan
seorang putra yang takdirnya adalah untuk
menghancurkan Nilarudaka, raksasa yang
mengancam ketenteraman alam semesta. Istri
Semara, Ratih (paling kiri), muncul untuk
mengantisipasi bahaya yang mungkin timbul
karena permintaan ini.

Dalam lukisan dari tahun 1973 yang anonim
(halaman 17, atas), Semara setuju untuk
melaksanakan ~ permintaan  para  dewa
meskipun ia juga gentar akan bahaya
membangunkan Siwa dari meditasinya yang
dalam. Ia menembakkan anak panah asmara
yang berkepala bunga ke Siwa (kirl atas),
yang membangunkan sang dewa yang segera
bereaksi dengan kemarahan. Murka oleh
gangguan ilahi ini, ia mengambil wujud
pamurtian-nya yang sangat menakutkan dan
besar dan memusnahkan Semara dengan
ledakan api.

Tapi anak panah tersebut juga memberikan
hasil yang diinginkan: Siwa segera dikuasai
oleh keinginan untuk bersama dengan
istrinya, yang kemudian mengandung anak
yang kelahirannya telah diramalkan oleh para
dewa. Selama pembuahan atau kehamilan
(menurut sumber-sumber yang berbeda), Giri
Putri menjadi takut akan Erawan, gajah yang

sangat besar yang mengangkut Dewa Indra,
dan anaknya Gana (Ganesa) lahir dengan
kepala gajah. Ganesa menggenapi ramalan itu,
yaitu tumbuh besar untuk membunuh
Nilarudraka, dan ketenteraman dunia kembali
pulih. Banyak lukisan Bali mengakhiri kisah
ini di sini.

Cerita berlanjut dengan gambar terbaru oleh
Ketut Madra. Ratih, begitu mengetahui
tentang kematian suaminya Semara oleh api
suci Siwa, melemparkan dirinya ke dalam
kobaran api itu dan juga habis terbakar. Para
dewa, yang telah membujuk Semara untuk
membangunkan Siwa, kini memohon kepada
Siwa untuk menghidupkan kembali Semara
dan Ratih. Siwa mengabulkan permintaan ini,
namun menurut caranya sendiri. Tanpa
mengembalikan Semara dan Ratih ke wujud
fisik, ia menghidupkan kembali roh mereka
untuk mengobarkan asmara antara pasangan
kekasih. Lukisan Madra di atas kertas ini
menampilkan reinkarnasi roh Semara dan
Ratih.

Bagian pertama dalam rangkaian lukisan ini
adalah  langsé,  yaitu  sebuah  lukisan
memanjang yang membentuk tirai atau kain
lukisan yang dapat ditarik untuk menciptakan
pembatas ruangan atau menutupi tempat
tidur atau platform tinggi di paviliun. Kain
cetak berwarna merah dan kuning di
bawahnya menambah panjang lukisan ini, dan
tirai akan membuka dan menutup begitu koin-
koin Cina di atasnya bergeser bersama kawat
atau tali yang dirangkai melalui lubang di
tengah koin-koin itu.



& e o N -

S

A AT

G

B Wb Wb St

8. Semara Diminta oleh Para Dewa untuk Membangunkan
Stwa yang Sedang Bermeditasi (halaman sebelah)
Anonim, mungkin dari Kamasan

Pewarna alami pada kain katun dengan koin-koin Cina
yang dirangkai di bagian atas dan kain cetak berwarna
merah dan kuning di bagian bawah, dari sebelum
Perang Dunia II, 166 x 170 cm

Koleksi David Irons

9. Semara dan Stwa

Anonim, dari Kamasan

Pewarna alami pada kain katun, 1973, 159 x 86,5 cm
Koleksi David Irons

10. Semara dan Ratih

Ketut Madra, Peliatan

Akrilik dan tinta pada kertas, 2013, 5
Koleksi Ketut Madra

~1

Lukisan wayang biasanya dimulai dengan
sketsa yang digambar dengan pensil. Dalam
seni lukis Kamasan tradisional sebelum
pertengahan abad ke-20, seniman mulai
melukis dengan membuat sketsa dengan cat
berwarna kuning kecokelatan (oker) yang
terang pada kain katun yang dibuat dengan
pati beras. Si seniman, atau terkadang seluruh
keluarga yang bekerja secara bersamaan,
kemudian menyapukan warna tersebut di
dalam kerangka garis yang telah dibuat.
Dalam kebanyakan lukisan Kamasan yang
dibuat sebelum Perang Dunia II, warna-
warna yang digunakan berasal dari bahan-
bahan alami: coklat kuning dari tanah liat,
hitam dari jelaga lampu minyak, biru dari
daun indigo, oker dari bebatuan, merah dari

pewarna merah terang yang diimpor dari
China, dan putih dari tulang babi atau tanduk
rusa yang dikalsinasi. Hijau, meskipun jarang
digunakan, berasal dari pencampuran warna.
Pigmen-pigmen tersebut ditumbuk dengan
tangan dan dicampur dengan air kapur serta
lem dari kulit ikan yang disebut ancur.

Sketsa halus figur-figur wayang yang
berwarna hitam dibuat di akhir proses
melukis. Pada langkah terakhir, kain yang
telah selesai dilukis dipoles dengan cangkang
kerang. Saat ini, seperti halnya di daerah-
daerah lain di Bali, banyak seniman di
Kamasan telah beralih ke cat yang dibuat
pabrik.



Sanghyang Aji Saraswati, dewi pengetahuan,
pembelajaran,  kebudayaan, ilmu, dan
kesenian, tampil dalam pose tampak muka
yang telah menjadi ciri khasnya dalam
gambar dari tahun 1973 ini dan dalam lukisan
di atas kanvas dari tahun 2011 yang ada di
halaman sebelah, keduanya oleh oleh Ketut
Madra.

Dalam gambar ini, Saraswati diperlihatkan
bersama dua angsa, suatu penggambaran
berbeda dibandingkan dengan pola tradisional
yang  menampilkan  Saraswati  sedang
menunggangi seekor angsa, seperti tampak
dalam lukisan yang lebih baru pada halaman
sebelah. Dalam lukisan ini ia membawa
sebuah rebab, alat musik berdawai khas Bali
dalam orkestra gamelan, yang melambangkan
musik dan bahasa, sebuah buku dari daun
palem atau lontar yang melambangkan
pengetahuan, sebuah bunga teratai yang
melambangkan  pencerahan, dan seuntai
manik-manik yang melambangkan
pengetahuan yang kekal. Dalam gambar ini, ia
membawa tiga simbol budaya — seruling,
lontar, dan pena bulu yang melambangkan
tulisan, sedangkan simbol yang keempat
berupa sikap tubuh atau mudra yang
menandakan kesehatian. Sejak Madra mulai
memainkan rebab untuk gamelan Tirta Sari di
Peliatan, simbol ini muncul lebih sering

sebagai simbol musik dalam lukisan-lukisan
Saraswatinya.

Gambar Saraswati dapat memberikan berkah
bagi semua kegiatan budaya, seni, ilmu
pengetahuan atau pendidikan. Kendaraan atau
wahana angsanya, juga dikaitkan dengan
Brahma yang merupakan suami Saraswati,
melambangkan keanggunan, keindahan dan
kebijaksanaan. Hari Raya Saraswati menandai
akhir dari siklus ritual 210 hari di Bali. Pada
salah satu hari raya yang paling meriah di Bali
ini, buku-buku, naskah dan benda-benda
pendidikan ~ dan  kebudayaan  lainnya
diletakkan di pura-pura keluarga, sekolah-
sekolah, dan perpustakaan untuk menerima
berkah dari sang dewi, dan ia menerima
persembahan berupa nasi, buah-buahan, kue,
buah pinang, dan air suci.

11. Sanghyang Aji Saraswati

Ketut Madra, Peliatan

Tinta pada kertas, 1973, 30 X 39 cm
Koleksi David Irons

12. Sanghyang Aji Saraswati

Ketut Madra, Peliatan

Akrilik pada kanvas, 2012, 50 x 70 cm
Koleksi Ketut Madra



144vu»~.mu|: A A
LI IP
» ¥ ..lﬁdh«ﬁ’Ji‘ g
R e S T
- - —

"
Noios




13-17. Parekan — Twalen & Merdah dan Delem & Sangut

Twalen dan Merdah, dua abdi (parekan) para
dewa dan kekuatan baik, serta rekan-rekan
mereka yang sebanding, Delem dan Sangut,
yang melayani kekuatan jahat yang gelap,
dikenal akrab oleh semua orang Bali. Mereka
adalah si dungu yang baik hati, si tukang
banyol, si penipu yang lihai, dan sesekali
bertindak sebagai para penasihat yang
bijaksana bagi para dewa dan raksasa yang
mereka layani; mereka semua mungkin
merupakan keturunan langsung dari roh-roh
leluhur orang Bali dari kepercayaan animisme
zaman dahulu. Seiring waktu, mereka
disertakan sebagai karakter pengawal dalam
agama yang dominan, dan dalam kisah-kisah
legenda sebagai peran-peran yang sekunder,
tetapl tetap penting.

Melalui komentar-komentar yang seringkali
kasar dan sindiran-sindiran dari para abdi
yang jenaka inilah hampir semua orang Bali
mengikuti aksi pertunjukan wayang kulit,
karena hanya karakter-karakter ini yang yang
berbicara dalam bahasa yang akrab dengan
penonton, dibandingkan dengan bahasa Kawi
klasik atau Jawa Kuno yang digunakan oleh
karakter-karakter yang lebih berkuasa yaitu
para dewa dan raksasa. Meskipun bersifat
jenaka, mereka sangat dihormati. Cerdik,
bersemangat dan kuat (meskipun terkadang
cepat mundur), mereka merupakan
perwujudan dari kearifan kolektif rakyat biasa.
Mereka ada di antara karakter-karakter yang
paling populer dalam cerita rakyat Bali, dan
muncul di banyak lukisan dalam pameran ini.

Pada halaman sebelah, dua pasang lukisan
pada kertas yang disandingkan karya Madra,
yang menggambarkan Twalen (14) dan
Merdah (15) serta Delem (16) dan Sangut
(17), menampilkan keempat parekan ini
dengan keempat dewa Hindu yang mereka
layani. Twalen, karakter yang kreatif dan
impulsif, digambarkan sebagai inkarnasi dari
dewa tertinggi Sanghyang Widi; Merdah,
anaknya, yang pemberani dan lebih serius
daripada  ayahnya,  berkaitan  dengan
Mahadewa. Demikian pula, sifat Delem yang
kasar berasal dari Brahma, sedangkan adik
laki-lakinya Sangut membawa pengaruh sifat
Wisnu yang mengimbangi kekasaran Delem
1tu.

Keempat lukisan kecil ini, yang dibuat di awal
tahun 2011, adalah karya-karya yang pertama
dalam rangkaian lukisan karya Madra yang
menjelajahi karakter dan sifat dari keempat
parekan ini. Sebelum memulai rangkaian
lukisan ini, Madra berkonsultasi dengan
dalang Wayan Wija dari Peliatan tentang
hubungan masing-masing abdi dengan dewa
yang dilayaninya.

Dalam gambar (13) yang dibuat tahun 1992
milik Museum ARMA di bawah ini, Madra
berkata ia telah membayangkan asal-usul
Twalen dan Siwa (kiri) — dikandung oleh
Sanghyang Widi (kanan atas), yang
menciptakan penguasa-penguasa langit dan
bumi. Bayi di sebelah kanan, Manikmaya,
menjadi dewa Siwa; bayi yang lain di sebelah
kiri, Ismaya, menjadi Twalen, yang mewakili
seluruh umat manusia.

N\
‘:

18. Sanghyang Widi, Stwa dan Twalen (kiri)
Ketut Madra, Peliatan

Tinta pada kertas, 1992, 40 x 28 cm
Koleksi ARMA Museum 15.

14. Twalen dan Sanghyang Widi (kanan atas)
Ketut Madra, Peliatan

Akrilik dan tinta pada kertas, 2011, 88 x 55 cm
Koleksi Ketut Madra

15. Merdah dan Mahadewa (kiri atas)

Ketut Madra, Peliatan

Akrilik dan tinta pada kertas, 2011, 38 x 55 cm
Koleksi Ketut Madra

16. Delem dan Brahma (kiri bawah)

Ketut Madra, Peliatan

Tinta akrilik pada kertas, 2011, 38 x 55 cm
Koleksi Ketut Madra

17. Sangut dan Wisnu (kanan bawah)

Ketut Madra, Peliatan

Akrilik dan tinta pada kertas, 2011, 88 x 55 cm
Koleksi Ketut Madra






18-19. Iswara

Dalam lukisan-lukisan ini, Madra
menghadirkan dua versi Iswara, dewa
penguasa mata angin Timur. Dalam lukisan di
sebelah kiri, Madra melukiskan Iswara
dengan latar belakang kekayonan, yaitu
wayang kulit berupa pohon kehidupan yang
muncul paling awal di layar untuk
memberitahu penonton bahwa pertunjukan
wayang kulit akan segera dimulai. Madra
telah menggambarkan Iswara dengan banyak
atribut yang merupakan karakterisitik Siwa
dalam gambar ini — mata ketiga, empat
lengan, cemara di satu tangan, tasbih/genitri
di tangan yang lain, hiasan kepala dan banyak
lagi — dan berkata bahwa ia biasanya berpikir
tentang Iswara sebagai manifestasi dari Siwa.

Konfigurasi pamurtian Iswara di sebelah
kanan (19) adalah, dengan meminjam
perkataan Colin McPhee, almarhum komponis
dan musikolog dari Kanada: "sosok berkepala

banyak yang melambangkan kemurkaan yang
transendental, suatu wujud yang bisa diambil
bahkan oleh dewa yang mulia." Karakter-
karakter ini muncul dalam pameran ini dalam
lukisan-lukisan karya berbagai seniman. Di
sini, Madra melukiskan sosok berkepala lima,
yang  masing-masing  dari  kedelapan
tangannya memegang senjata jimat yang
berbeda yang berkaitan dengan para dewa
penguasa mata angin (lihat halaman 14).

18. Stwa Mahaswara

Ketut Madra, Peliatan

Akrilik dan tinta pada kertas, 2011, 38 x 55 cm
Koleksi Ketut Madra

19. Pamurtian Iswara

Ketut Madra, Peliatan

Akrilik dan tinta pada kertas, 2011, 88 X 55 cm
Koleksi Ketut Madra



20-23. Kisah Kala Rahu

Empat lukisan selanjutnya karya Ketut Madra
menceritakan kisah Kala Rahu, raksasa yang
cerdik dan serakah, yang menyamar sebagai
dewa untuk bisa masuk ke surga untuk ikut
mengambil bagian dari air suci keabadian
(tirta amerta). Saat para dewa berkumpul
untuk minum air suci tersebut, masing-
masing mengambil setetes air suci dengan
daun kecil, tetapi Kala Rahu menggunakan
daun yang jauh lebih besar.

Ratih, dewi bulan, melihat tipu muslihat itu
dan memperingatkan Wisnu. Kala Rahu
minum, tapi sebelum air suci itu sempat
mengalir dari mulut ke tenggorokannya,
Wisnu melempar cakra-nya dan memenggal
kepala Kala Rahu.

Akibatnya, hanya kepalanya yang tetap abadi.
Ia bersumpah untuk membalas dendam pada
Ratih, berjanji untuk menelannya. Namun,
setiap kali Kala Rahu mencoba melakukannya,
sang dewi selalu kembali muncul dari
kepalanya yang terpenggal (inilah penjelasan
tentang gerhana bulan).

Pada lukisan pertama dari keempat lukisan ini
(atas), Ketut Madra menempatkan Kala Rahu
di tengah-tengah pertemuan di surga itu.
Selagi ia mengangkat daun yang besar itu ke
mulutnya, Ratih (kanan atas) memberikan
peringatan dan Wisnu bersiap-siap untuk
melemparkan senjatanya.

20. Kala Rahu Mulai Minum Tirta Amerta
Ketut Madra, Peliatan

Akrilik pada kanvas, 1973, 79 x 99 cm
Koleksi David Irons



Dua karya berikutnya (atas), yang dilukis
pada tahun 1971 untuk pura keluarga Madra,
menggambarkan kejadian selanjutnya dalam
kisah tersebut. Dalam lukisan di sebelah
kanan, Ratih (tengah kiri) memberikan
peringatan dan Wisnu (paling kanan)
melepaskan cakra-nya. Dalam lukisan di
sebelah kiri senjata tersebut telah memenggal
kepala Kala Rahu. Saat ia naik ke langit,
raksasa yang marah dan terkalahkan itu
bersumpah untuk melakukan balas dendam
tanpa henti pada Ratih.

Dalam lukisan keempat pada rangkaian ini
(halaman sebelah), kepala Kala Rahu yang
abadi tetapi tanpa tubuh itu kembali untuk
menggenapi ancamannya sementara Ratih
menanti gerhana dirinya sambil tersenyum
tenang. Adegan terakhir dari kisah Kala Rahu
ini telah dilukis dan dilukis ulang oleh
seniman-seniman  Bali selama  beberapa
dasawarsa terakhir.

Ketika pura keluarga Madra direnovasi
beberapa tahun yang lalu, lukisan-lukisan
lama di atas disingkirkan dan diganti dengan

lukisan-lukisan yang baru dibuat dengan
cerita yang sama — cerita favorit Madra.
Arsitektur tradisional Bali yang terbuka
seringkali membuat karya seni di pura terkena
sinar matahari, angin, hujan dan digerogoti
makhluk-makhluk kecil berkaki empat dan
enam. Meskipun beberapa karya seni pura
dari akhir abad ke-18 dan awal abad ke-19
yang terawat baik dapat ditemukan di
museum-museum di Belanda dan Jerman,
pada umumnya, lukisan-lukisan pura yang
sudah tua di Bali hanya diganti dengan yang
baru begitu mereka usang. Lukisan-lukisan
yang secara tetap dipasang jarang berumur
lebih lama dari 40 tahun atau lebih.

21. Lukisan Pura Kala Rahu 1

Ketut Madra, Peliatan

Akrilik pada kanvas, 1971, 69 x 83 cm
Koleksi Ketut Madra

22. Lukisan Pura Kala Rahu 2

Ketut Madra, Peliatan

Akrilik pada kanvas, 1971, 69 x 83 ¢cm
Koleksi Ketut Madra



28. Kala Rahu dan Ratih

Ketut Madra, Peliatan

Akrilik pada kanvas, 1973, 57 x 89,5 cm
Koleksi David Irons



—

24-25. Stwa, Gana, dan Giri Putr?

Berpura-pura sakit, Siwa meminta istrinya
Giri Putri (Putri Gunung) untuk turun ke
bumi dan kembali dengan susu dari seekor
sapi yang istimewa, yang akan
menyembuhkannya. Saat sedang melakukan
apa yang diminta, Giri Putri segera
menemukan seorang pemuda tampan dengan
sapi yang dimaksud, tetapi pemuda itu
menolak permintaannya kecuali ia setuju
untuk bercinta dengannya. Awalnya Giri
Putri menolak, namun ia akhirnya menyerah,
tetapi hanya melalui kontak fisik dengan
pergelangan kakinya, dan ia tidak pernah
menyadari bahwa si gembala sapi itu adalah
Siwa sendiri yang sedang menyamar.

Saat kembali ke surga dengan susu itu, ia
dihadang oleh Siwa, yang tidak mau
menerima bentuk kompromi apapun meskipun
dilakukan untuk maksud yang baik. Siwa
bertanya pada putra mereka Gana (Ganesa)
bagaimana ia memperoleh susu tersebut. Gana
berkonsultasi dengan sebuah naskah lontar
magis yang dapat membuatnya melihat masa
lalu dan meramalkan masa depan, dan
memberitahu Siwa tentang perselingkuhan
istrinya. Giri Putri sangat marah dan
menyerang anaknya dalam wujud pamurtian-
nya, yang ditampilkan di sini sebagai karakter
Rangda yang menyerupai seorang penyihir,
yang terkenal dalam banyak cerita rakyat
Bali. Siwa membuang Giri Putri ke bumi
sebagai Durga untuk hidup di antara orang
mati di dalam kuburan.

Ini adalah satu dari tiga pasang lukisan dalam
pameran ini di mana baik Ketut Madra dan
Gusti Ketut Kobot telah melukiskan cerita
yang sama menggunakan komposisi yang
serupa dengan karakter-karakter yang sama.
Palet warna Kobot yang lebih gelap
memberikan nuansa yang lebih kelam,
sedangkan penggunaan warna-warna cerah
yang leluasa pada lukisan Madra memberikan
suasana meriah yang mengingatkan pada
kostum dan topeng drama tari Bali. Dua
pasangan lukisan Madra dan Kobot yang lain
ada di halaman 51 dan 52, dan 59 dan 61.

Para ahli seni lukis Bali kadang-kadang
mengasumsikan bahwa Madra adalah murid
Kobot. Lahir dengan jarak satu generasi,
keduanya merupakan pelukis wayang dari
Pengosekan, dan keduanya adalah murid
Tjokorda Oka Gambir — Kobot pada tahun
1980-an, dan Madra di akhir tahun 1950-an
dan awal 60-an. Madra mengenal dengan baik
lukisan-lukisan Kobot, sangat menghormati
karyanya, dan tentunya dipengaruhi olehnya.
Seandainya ~ Madra  terus  tinggal di
Pengosekan dan tidak pindah ke Peliatan,
mungkin akan sulit, jika tidak mustahil,
baginya untuk menjadi seorang pelukis
wayang, karena Kobot menjaga perannya di
desa tersebut dengan ketat.

24. Stwa, Gana, dan Girt Putri / Tenung Gana
(Penyingkapan oleh Gana)

Gusti Ketut Kobot (1917-1999), Pengosekan
Akrilik pada kanvas, 1958, 51,4 X 71,4 cm
Koleksi Museum Puri Lukisan



25. Stwa, Gana, dan Giri Putri / Tenung Gana (Penyingkapan oleh Gana)
Ketut Madra, Peliatan

Akrilik pada kanvas 1973, 45 X 65 cm

Koleksi David Irons



Wiracarita Ramayana

26-31. Penculikan Sita

Ramayana, epos Hindu yang agung, selalu
menjadi  sumber inspirasi rohani dan
penuntun budaya di Bali. Ia adalah subjek dari
ratusan pertunjukan wayang kulit dan dari 19
lukisan dalam pameran ini, termasuk karya
tertua dan beberapa karya yang lebih baru.

Adegan-adegan Ramayana di atas, dilukis oleh
Anak Agung Gambir Mas lebih dari 100
tahun yang lalu, menampilkan adegan awal
dari penculikan istri Rama, Sita. Di sebelah
kanan, raja raksasa Rahwana
menginstruksikan menterinya Marica untuk
menjelma menjadi seekor kijang emas untuk
mengumpan Rama agar menjauh dari Sita.
Rama (kiri), didampingi Twalen abdinya (lihat
hal. 20), tidak dapat menangkap kijang ajaib
itu, dan membunuhnya. Saat Marica muncul
keluar dari kijang yang hampir mati itu,
dengan napasnya sendiri yang sekarat ia
meniru suara Rama dan memanggil adik
Rama, Laksmana, untuk datang membantu
Rama.

Laksmana (kiri tengah), mencurigai adanya
tipu muslihat, merasa enggan untuk
melanggar perintah Rama untuk tidak
meninggalkan Sita, tetapi Sita bersikeras
bahwa Rama pasti berada dalam bahaya. Sita
dengan marah menuduh Laksmana tidak setia,
bahkan menyiratkan bahwa ia menginginkan
kematian Rama karena ia ingin memiliki Sita
untuk dirinya sendiri. Perhatikan bagaimana
ia  menuduh Laksmana melalui sikap
lengannya yang terjulur ke depan dengan jari-
jari yang menunjuk, sikap yang juga
digunakan  oleh  para  penari  untuk
menunjukkan kemarahan, dan pengulangan
sikap tersebut di bawahnya oleh hambanya
yang ditujukan pada Merdah.

Dalam versi lukisan dari tahun 1973 dengan
cerita yang sama (halaman sebelah, atas),

Nyoman Mandra dari Kamasan menampilkan
Sita sedang meminta Rama untuk menangkap
kijang emas (kiri bawah) dan Rama
memberitahu Laksmana bahwa ia khawatir
ada sihir yang sedang terjadi dan agar
Laksmana menjaga Sita dengan sangat hati-
hati (kanan bawah). Panah Rama menyerang
kijang itu (kanan tengah) dan Marica muncul
dari hewan tersebut memanggil Laksmana
(kiri tengah). Rahwana, didampingi abdi-
abdinya Delem dan Sangut, tiba dengan
menyamar sebagai petapa miskin yang sedang
berkelana (kiri atas), dan Sita mengizinkannya
untuk  mendekatinya. Laksmana segera
diberitahu Rama bahwa dengan meninggalkan
Sita, ia telah membiarkannya dalam bahaya.
Penculikan Sita dimulai di kanan atas. Adegan
terakhir ini menghadirkan cara khas lukisan
wayang dalam memberikan kebebasan humor
pada  karakter-karakter  parekan  untuk
memparodikan niat atau keinginan para
tuannya (lihat halaman 20).

Lukisan dari tahun 1973 karya Made Swacita
(halaman  sebelah, bawah) menampilkan
pengaruh gaya dari Mandra. Bandingkan
adegan-adegan di bagian bawah dengan
adegan yang sama dalam lukisan Mandra di
atas; di sebelah kiri, Sita menyapa Rahwana
yang sedang menyamar, dan di sebelah kanan,
Laksmana menyadari akibat dari mengabaikan
permintaan Rama untuk tidak meninggalkan
Sita. Gunung-gunung memberi perspektif
yang tidak biasa untuk sebuah lukisan
Kamasan, dan berfungsi sebagai pemisah
antara adegan-adegan di daratan dan
pertempuran di udara di atas selagi burung
besar Jatayu mencoba untuk menyelamatkan
Sita.

26. Penculikan Sita (atas)

Anonim, Anak Agung Gambir, Mas

Pewarna alami pada kertas, sekitar 1910, 96,5 x
54,5 cm /Koleksi David Irons

27. Penculikan Sita (kanan atas)
Nyoman Mandra, Kamasan/Pewarna alami padu
kain katun, 1973, 58 x 70 cm /Koleksi David Irons

28. Penculikan Sita

Made Swacita, Kamasan

Pewarna alami pada kain katun, 1973, 87,5 X 58,5
cm / Koleksi David Irons






pr——

—— e p——

— .
» “-_,--i‘ e LU LALLRI L) - £ -.’p,o "y w;—‘u N L Al LA “'P""r‘, L Ll o el St LAt T B
Iﬁ\rﬂﬁ-ma—uﬁ y ’ "'4 awv--.q“.c”.ﬂnn o ﬁgpd FEn e e T ) g
l
B (i =

» -Ju-‘ o .
3 gl y i A

™~

_,' wo-ﬂ"ll —w >

«

Y n&-ga-n- -osn-.M o

W e riw g ) wem e d

A "“’u- “c

ot 4 A .rucno.'.‘..a..:; '

(3 . A ’.u-.(.-.. regrane ‘vutl.,l' —

/ Bl & bl Sy

Nyoman Mandra, sekarang berumur 60-an,
saat ini mungkin adalah seniman yang masih
aktif yang paling terkenal di Kamasan, desa
yang telah menjadi pusat utama lukisan klasik
di Bali selama ratusan tahun. Seperti ayah dan
kakeknya serta banyak anggota keluarganya
yang lain, Mandra telah menjalani karirnya
dengan melukis dengan gaya wayang klasik
Kamasan. Sebagai seorang guru, Mandra
telah menanamkan standar yang lebih tinggi
ke tiga generasi seniman muda Kamasan. la
dan para pemimpin Kamasan lainnya sangat
menyadari perlunya desa Kamasan untuk
terus memproduksi  karya yang lebih
substantif daripada sekadar lukisan wayang
untuk “oleh-oleh” yang dilukis di atas batok
kelapa dan topi dari anyaman bambu.

Lukisan Pan Semari pada papan (atas)
menampilkan urutan yang sama dari adegan-
adegan Ramayana seperti tiga lukisan pada
halaman sebelumnya. Sebagai seniman yang
seangkatan dengan Mangku Mura, Pan
Semari sering memuat sajak-sajak dari cerita
yang sedang disampaikannya dalam aksara
Bali, terutama dalam karya-karyanya yang
lebih lanjut.

29. Penculikan Sita

Pan Semari (1922-2000), Kamasan

Pewarna alami dan lembaran emas pada
papan, 1973, 58 X 70 cm

Koleksi David Irons



Lukisan Ketut Madra pada kertas (kiri atas)
menampilkan kisah awal upaya penyelamatan
oleh Jatayu. Burung itu, sambil melindungi
Sita dalam pelukannya, bertarung dengan
Rahwana dan wahananya, Wilmana. Setelah
pedang Rahwana melukai sayap burung besar
itu, Jatayu jatuh terluka parah ke tanah. Ia
masih dapat hidup cukup lama untuk
memberitahu Rama dan Laksmana tentang
apa yang telah terjadi. Lukisan ini menangkap
serta meringkas sejumlah gerakan bayangan
pada layar dalam pertunjukan wayang kulit.

Lukisan dari tahun 1968 (kanan atas) karya
Anak Agung Gde Meregeg dari Padangtegal
juga menampilkan upaya penyelamatan Sita
dan menyertakan keempat karakter yang
sama seperti dalam karya Madra. Meregeg,
salah satu seniman Ubud yang belajar pada
Walter Spies dan Rudolf Bonnet, melukis baik

dengan gaya wayang tradisional maupun gaya
realisme Bali yang dipengaruhi oleh para
seniman Eropa di Ubud pada tahun 1930-an.
Seperti  Tjokorda  Gambir, = Meregeg
mengalihkan hampir seluruh perhatiannya ke
seni lukis wayang di kemudian hari. Dalam
lukisan ini, karakter-karakternya tradisional,
namun gambar awan dan burung-burungnya
lebih alami.

30. Jatayu Bertarung dengan Rahwana (kiri)

Ketut Madra, Peliatan

Tinta dan akrilik pada kertas, 1995, 35,8 x 50,8 cm
Koleksi Ketut Madra

31. Jatayu Bertarung dengan Rahwana
Anak Agung Gde Meregeg (1902- 2000)
Tempera pada kanvas, 1968, 50 x 80 cm
Koleksi Ganesha, USA



13

32-33. Wibisana Meninggalkan Rahwana untuk Bergabung dengan Rama

Gambar-gambar yang berkaitan karya dua
seniman dari pertengahan abad ke-20 ini
menggambarkan adanya perbedaan pendapat
di dalam keluarga Rahwana sementara tentara
Rama mendekat. Dalam gambar yang pertama
(atas) karya Ida Bagus Anom, Rahwana
memaksa  saudaranya  Wibisana  untuk
meninggalkan keluarga setelah Wibisana
menyarankan untuk mengembalikan Sita
kepada Rama. Gambar yang kedua, oleh Anak
Agung Gde Sobrat, menampilkan keheranan
Rama, Laskmana, dan para pemimpin lain dari
pasukan kera selagi Wibisana tiba untuk
bergabung dalam  pertempuran mereka
melawan saudaranya.

Gambar-gambar yang rumit ini adalah contoh
yang baik dari karya yang dihasilkan dalam

periode 20-30 tahun yang menandai transisi
dari seni wayang Bali klasik ke interpretasi
yang lebih modern terhadap legenda-legenda
kuno. Sampai pertengahan abad ke-20, seni
lukis wayang terus berlanjut dengan gaya
formal yang tidak banyak berubah untuk
disimpan di pura dan puri. Dimulai pada
tahun  1930-an, para seniman mulai
menafsirkan cerita-cerita lama dengan cara-
cara baru yang lebih sederhana. Pada
praktiknya, mereka mungkin berfokus pada
satu karakter, satu interaksi antara dua
karakter, atau sebuah lukisan yang lebih kecil
yang menampilkan hanya satu episode, bukan
beberapa, dari cerita yang sebetulnya jauh
lebih panjang.



Ida Bagus Anom dan Anak Agung Gde
Sobrat adalah bagian dari asosiasi seniman
Pita Maha yang bekerja dengan Walter Spies
dan Rudolf Bonnet di Ubud pada tahun 1930-
an. Karya mereka, yang hadir dalam banyak
koleksi pribadi dan museum-museum di
Eropa, berkisar pada tema-tema naturalistik
dari seni lukis Bali modern, tetapli mereka
tidak pernah sepenuhnya meninggalkan
tradisi wayang, dan sering kembali melukis
cerita-cerita yang akrab dikenal dari epos
Hindu yang agung.

32. Rahwana Memaksa Wibisana untuk Pergi

Ida Bagus Anom (1898-1972), Taman, Ubud

Tinta Cina dan ancur pada kertas, 1949, 30,2 x 41 cm
Koleksi Museum Puri Lukisan

33. Pertemuan Rama dan Wibisana

Anak Agung Gde Sobrat (1917-1992),
Padangtegal, Ubud

Tinta Cina pada kertas, 1930, 59,1 X 46,3 cm
Koleksi Museum Puri Lukisan



34. Hanoman dan Stta di Alengka

Dalam lukisan ini, Ketut Madra
menggambarkan peran sentral Hanoman
yakni jenderal kera putih yang juga adalah
pemimpin pasukan Wanara yang bersekutu
dengan Rama dalam usahanya
menyelamatkan Sita dari penawanan sang raja
raksasa Rahwana. Atas permintaan Rama,
Hanoman terbang ke Alengka untuk mencari
Sita dan memberitahunya bahwa ia akan
segera diselamatkan. Untuk menunjukkan
siapa dirinya dan menghilangkan rasa takut
Sita yang mungkin timbul ketika ia bertemu
Hanoman maka Hanoman membawa cincin
Rama.

Peristiwa demi peristiwa terungkap dalam
empat rangkaian cerita. Yang pertama
(tengah atas) menunjukkan Hanoman yang

sedang mengintai dari atas pohon untuk
mencari tahu di mana Sita ditawan. Setelah
Hanoman menemukan Sita (kiri atas), ia
memberikannya cincin Rama dan ia pun
dititipi sebuah cincin oleh Sita untuk
diberikan kepada Rama suaminya. Hanoman
yang tertangkap oleh pasukan Rahwana ini
(kiri bawah) kemudian dibawa ke hadapan
Rahwana (kanan atas) dan diikat dengan jerat
ular. Tidak ditampilkan dalam lukisan ini
bagaimana Hanoman melarikan diri dengan
ekornya yang terbakar dan kebakaran besar
yang ia buat di istana Rahwana.

34. Hanoman dan Sita di Alengka

Ketut Madra, Peliatan

Akrilik dan tinta pada kanvas, 1973, 135 x 94 cm
Koleksi David Irons



35. Mist Anggada Menghadap Rahwana

Lukisan Ramayana ini dibuat oleh guru Ketut
Madra yakni Tjokorda Oka Gambir dari
Peliatan. Anggada, keponakan Hanoman yang
masih muda, diminta membantu Rama sebagai
utusan untuk menghadap raja raksasa
Rahwana untuk berusaha membawa kembali
Sita dari penawanan Rahwana di Alengka dan
mencegah kematian-kematian yang dapat
terjadi dalam pertempuran untuk
membebaskan Sita.

Adegan di bagian atas menunjukkan Anggada
yang sedang berlutut menerima perintah dari
Rama untuk menjalankan misinya sembari
disaksikan oleh Hanoman, sang jenderal kera
putih dan sang raja Sugriwa yang melihat dari
tengah-tengah. Di kiri bawah, Rahwana yang
tengah menaiki wahananya yang bernama
Wilmana, binatang  raksasa  bersayap,

menerima Anggada sebagai putra Subali yang
adalah mantan gurunya, tapi Rahwana
kemudian menghina pesan yang disampaikan
Anggada. Perhatikan bagaimana Delem,
hamba Rahwana meniru gerakan tuannya saat
mengancam dalam interaksinya dengan
Twalen yang mendampingi Anggada.

Lukisan ini sangat lapuk dan mungkin telah
dipasang di suatu desa atau pura keluarga di
mana ia telah terpapar berbagai cuaca selama
bertahun-tahun sebelum dipindahkan ke
museum.

35. Misi Anggada Menghadap Rahwana/Anggada
Sang Utusan

Tjokorda Oka Gambir (1902-1975), Peliatan
Pewarna alami pada kanvas, 1930-an

125 X 95 cm

Koleksi Agung Rai Gallery



36. Hanoman Bertempur Melawan Pasukan Rahwana

Pada lukisan di atas karya Ketut Madra tahun
1973, pasukan kera telah tiba di Alengka dan
perang untuk membebaskan Sita dari
penawanan  sedang  berlangsung.  Sang
jenderal ~ kera  Hanoman bertempur
menghadapi putra Rahwana yang bernama
Indrajit atau Meganada sementara Wibisana,
Rama, dan Laksmana melihat dari bagian
kanan atas dengan raja kera Sugriwa, dan
jenderal Nala dan Nila tepat di bawahnya
(kanan ke kiri). Di kiri atas, Rahwana
menantang Rama tepat di depannya,
sedangkan di bagian kiri bawah, parekan atau
para hamba Delem dan Sangut tampaknya
lebih  dapat merasakan seburuk apa
pertempuran dan perang yang sedang terjadi
daripada raja mereka. Madra menggunakan

berbagai palet warna dalam karya lukisannya.
Kadang-kadang, seperti pada lukisan di atas,
ia lebih suka warna yang menyerupai tokoh-
tokoh wayang kulit. Warna yang ia pakai
mungkin lebih cerah mengingat warna topeng
Bali dan kostum dalam drama tari
menceritakan kisah-kisah wayang yang sama.
Dan kadang-kadang baik dalam lukisan di
atas kanvas dan menggambar di atas kertas,
dia menekankan kualitas garis dengan hampir
tidak menggunakan warna apapun sama
sekali.

86. Hanoman Bertempur Melawan Pasukan Rahwana
Ketut Madra, Peliatan

Akrilik pada kanvas, 1973, 89 x 98 cm

Koleksi David Irons



87-39. Rama dan Laksmana Diselamatkan oleh Garuda dari Senjata Nagapasa Milik Meganada

Putra Rahwana yang bernama Meganada
(Awan Petir), yang juga dikenal sebagai
Indrajit memiliki kekuatan magis yang tiada
bandingnya. Ia ikut bertempur melawan
pasukan Rama yang sedang mendekat setelah
kematian saudara-saudara laki-lakinya dan
banyak raksasa lainnya. Megadana yang
bersembunyi di balik awan menyerang
dengan tiba-tiba hingga melukai Rama dan
Laksmana ketika mereka mendekati benteng
Alengka. Panah sakti nagapasa yang
menyerupai bentuk laso ular membelit kedua
bersaudara itu dan melumpuhkan mereka.

Pasukan kera yang tak berdaya tanpa para
pemimpin mereka nampak putus asa
untungnya Garuda tiba memenuhi panggilan
Wibisana, adik bungsu Rahwana yang telah
bersekutu dengan Rama dan mengingatkan
Rama bahwa ia adalah inkarnasi dari Wisnu.
Garuda yang adalah wahana Wisnu dan
musuh  tak  tertandingi semua naga

membebaskan Rama dan Laksmana dari
mantra senjata Meganada tersebut.

Ketiga versi cerita ini berbeda dalam hal
media yang digunakan untuk melukis mereka,
tapi ketiganya mencakup karakter dan unsur
ikonografi yang sama. Penggunaan warna
yang terbatas dalam karya Madra di atas
berbeda dengan variasi warna tradisional
Kamasan yang ramai seperti pada lukisan
Nyoman Rumiana tentang adegan ini
(halaman 38, atas). Aksara Bali Pan Semari
dari syair-syair Ramayana, dikombinasikan
dengan bingkai papan dan daun emas dalam
versinya (halaman 38, bawah), memberikan
kesan yang lebih formal pada lukisannya.

37. Rama dan Laksmana Diselamatkan oleh Garuda
dari Senjata Nagapasa Milik Meganada

Ketut Madra, Peliatan

Tinta dan akrilik pada kanvas, 1973, 119 x 77 cm
Koleksi David Irons



p—
2,
At u"%umu-m

: f‘

s Siavdidm

(et v}
PR PR A
A‘:’?gn-:—l“‘l -Q

e n o Dygyime dn e Simerel vy R’,-‘Jq,.g'mr{s".?

| el e NS

38. Rama dan Laksmana Diselamatkan oleh Garuda
dari Senjata Nagapasa Milik Meganada

Nyoman Rumiana, Kamasan

Pewarna alami pada kain katun, 1973,

122,5 X 80 cm

Koleksi David Irons

39. Rama dan Laksmana Diselamatkan oleh Garuda
dari Senjata Nagapasa Milik Meganada

Pan Semari (1922-2000), Kamasan

Pewarna alami dan lembaran emas pada papan
1973, 58 X 70 cm

Koleksi David Irons



40-41. Kumbakarna

Menjelang bagian akhir wiracarita Ramayana,
raksasa Kumbakarna yang adalah adik laki-
laki raksasa Rahwana terbangun dari tidur
lelapnya untuk membela kerajaan Alengka
dari tentara Rama yang makin mendekat.
Kumbakarna adalah tokoh kompleks yang
mengetahui bahwa tindakan Rahwana tidak
adil, namun kesetiaannya pada keluarganya
dan etikanya sebagai prajurit mengalahkan
moralnya. Ia terjun ke medan perang
menumbangkan banyak pasukan kera yang
menyerangnya, mengalahkan raja  kera
Sugriwa sebelum akhirnya ia terbunuh oleh
panah-panah Laksmana. Setelah melihat
saudaranya yang sakti telah dikalahkan dan
dibunuh, Rahwana mulai menyadari bahwa ia
sendiri ~ mungkin akan menghadapi
kematiannya akibat perbuatannya. Dua karya
dengan subjek yang sama ini berbeda dalam
banyak hal tapi sama-sama dibuat dengan
garis-garis halus yang mencirikan seni lukis

40. Kumbakarna

Wayan Suweca, Kamasan

Pewarna alami pada kain katun, 1973,
99 X 87,5 cm

Koleksi David Irons

41. Kumbakarna

Ketut Madra, Peliatan

Tinta pada kertas, 1973, 30 x 40 cm
Koleksi David Irons

Bali. Dikatakan bahwa seni lukis Bali terdiri
dari 90 persen gambar.




42-44. Sita Menguji Kesuctannya dengan Api

Perang  ini  berakhir, ~Rahwana dan
pasukannya tertumpas habis, dan Sita bebas
dari  penawanannya  namun kecewa
mengetahui  bahwa ia tak dapat lagi
melanjutkan perannya sebagai istri Rama
yang dipercaya, karena meskipun ia istri yang
setia, kesuciannya tengah dipertanyakan
karena kedekatannya dengan Rahwana.
Merasa hancur dan tak berdaya, Sita
memerintahkan Hanoman untuk
mempersiapkan kayu bakar. Namun, saat ia
melangkah ke dalam api, surga terbuka dan
dewa Brahma dalam wujudnya sebagai Agni,
dewa api, melindungi Sita dari kobaran api
yang kemudian berubah menjadi kolam
teratai.

Madra sering melukis cerita ini. Ia selalu
memvariasikan  ukuran dan  pengerjaan
lukisannya untuk memberikan penekanan
pada tokoh-tokoh utama Ramayana pada
akhir ceritanya. la mengatakan bahwa ia
menemukan kejujuran dan kesucian Sita
sebagai salah satu pelajaran yang paling
mengharukan  dalam  cerita Ramayana.
Lukisan kanvas yang lebih besar di atas
selesai dikerjakan pada tahun 2012, lukisan
yang lebih kecil di bagian atas pada halaman
sebelah dibuat tahun1973.

Pan Suda tetap setia pada kaidah seni lukis
tradisional Kamasan saat melukis cerita yang
sama (40). Karyanya juga menyampaikan
kepiluan dalam peristiwa pada kisah ini. Tidak
ada figur yang berdiri kaku; objek-objek
dalam lukisan seolah bercerita.

Banyak seniman Kamasan telah melukis
bagian kisah ini selama bertahun-tahun.
Meniru adalah tradisi yang dianggap sah-sah
saja di desa itu, dan sebuah lukisan yang
dikagumi dan dianggap berhasil dapat ditiru
berulang kali selama beberapa generasi
dengan hanya sedikit perubahan.

42. Sita Menguji Kesuctannya dengan Api/Sita Satya (atas)
Ketut Madra, Peliatan

Akrilik pada kanvas, 2012,

250 X 120 cm

Koleksi Ketut Madra

48. Sita Menguji Kesuciannya dengan Api/Sita Satya
(kanan atas)

Ketut Madra, Peliatan

Akrilik dan tinta pada kanvas, 1973, 129 x 81 cm
Koleksi David Irons

44. Sita Menguji Kesuciannya dengan Api/Sita Satya
Pan Suda, Kamasan

Pewarna alami pada katun, 1973,

184X 89,5 cm

Koleksi David Irons






Malat, Mahabharata, dan Kisah-Kisah Lain

45-47. Kisah-kisah Malat dengan Pangeran Panji

Buku karangan Thomas L. Cooper yang berjudul
Sacred Painting in Bali (Orchid Press, 2005)
dimulai dengan kata-kata "Panji telah tiada: tradisi
pada masa transisi."

Pangeran Panji adalah sosok pahlawan dalam
semua jenis pertunjukan wayang, sendratari dan
lukisan klasik Bali yang disebut Malat yang
berlangsung dari abad ke-15 ke sampai dengan
abad ke-20 dan kemudian benar-benar lenyap.
Cooper mengutip wacana seorang dalang Bali
yang sepuh yang menjelaskan bahwa "meskipun
Malat telah menjadi favorit kaum bangsawan,
Malat tidak pernah menembus hati rakyat." Jadi
ketika perlindungan kerajaan Bali terhadap seni
mulai melemah di bawah penjajahan bangsa
Belanda dan menghilang dengan munculnya
Indonesia yang modern, Panji pun telah tiada — ini
hanya satu dari banyak contoh perubahan yang tak
terelakkan dalam kesenian tradisional Bali.

Panji hidup pada lukisan-lukisan di bagian atas
pada dua halaman ini. Adrian Vickers, dalam
bukunya yang berjudul Journeys of Desire (KITLV
Press, 2006) yang merupakan karya definitif dalam
bahasa Inggris tentang cerita Malat,
mengidentifikasi dua lukisan ini masing-masing
sebagai Panji pada Pesta Perayaan di Gegelang
dan sebagai lukisan macangkrama (menuju puncak)
yang menunjukkan Panji yang sedang berkelana di
pegunungan.

Lukisan pertama (atas) menggambarkan Panji
yang sedang duduk di bagian kanan atas di kedua
adegan, mengenali para pemain dan menonton
pertunjukan wayang dan perayaan tari di Kerajaan
Gegelang. Adegan dalam wayang kulit Ramayana
(tengah atas) menunjukkan peristiwa ketika Jatayu
berusaha menyelamatkan Sita dari Rahwana yang
baru saja menculiknya dari Rama dan sekarang
melarikannya (lihat halaman 4-5 dan 28-31).
Pertunjukan musik dan tari di bagian bawah
memperlihatkan  corak yang manis, yang
merupakan ciri dari estetika tradisional Bali yang
sering diiringi. Sebagaimana sering terjadi, pada

lukisan ini ciri ini juga bercampur dengan
sentuhan humor dalam karikatur para pemain
musik dan tokoh-tokoh pendukungnya yang
berasal dari kasta yang lebih rendah.

Di bagian atas di halaman sebelah, Panji sedang
mengejar Putri Rangkesari. "Di bagian kiri
bawah," Vickers menulis dalam emazl-nya baru-
baru ini, "Prabu Melayu dan istri-istrinya dengan
Rangkesari pergi ke pegunungan, sementara Panji
(kanan bawah) bertemu dengan para pengikutnya,
yang melaporkan peristiwa ini kepadanya. Di
bagian kanan atas terdapat gua di mana Panji dan
para pengikutnya telah tinggal. Kemudian Panji
menulis surat dan melemparkannya ke dalam air,
di  mana  Rangkesari  (bagian  tengah)
menemukannya. Di bawah adegan saat Panji
menulis surat, Panji memainkan alat musik yang
disebut 'guntang' dalam teks Malat. Dan kemudian
akhirnya, sisi kiri, Panji dan Rangkesari bertemu,
yang mana kami orang Australia dapat sebut
sebagai kemesraan singkat, sebelum mereka
berpisah lagi." Seperti yang sering terjadi pada
seni wayang, hamba Panji yang bernama Twalen
sedang berusaha untuk merayu hamba Rangkesari.
Namun, berbeda dengan majikannya, hamba
Rangkesari menolak rayuan Twalen.

Kedua lukisan ini jelas dikerjakan oleh seniman
yang sama pada waktu yang sama. Lukisan-lukisan
itu menggambarkan para tokohnya yang memakai
pakaian serupa dan ceritanya dilukis diatas kain
berjenis sama dengan warna-warna yang sama.
Lukisan pertama menunjukkan Panji pada
Perayaan di Gegelang, sangat mirip dengan
sebuah karya di Museum Australia oleh seniman
terkenal dari Kamasan yang bernama Nyoman
Dogol (1876-19635).

45. Panji pada Pesta Perayaan di Gegelang
Anonim, Kamasan

Pewarna alami pada kain katun rajut
Sebelum Perang Dunia I, 216 x 87 cm
Koleksi David Irons



:‘l
1)) G ROV YR
e :

I (e RS e S ——

W A =
CYRO) NG
Lo 2 <>

46.  Panji  yang  Sedang  Berkelana — di

Pengunungan Bertemu Putri Rangkesari (atas)
Anonim, Kamasan

Pewarna alami pada kain katun rajut
Sebelum Perang Dunia II, 183 x 84 cm
Koleksi David Irons

47. Panji pada Pesta Perayaan (bawah)
Ni Nyoman Serengkog, Kamasan
Pewarna alami pada kain katun, 1973,
95 X 72 cm

Koleksi David Irons



48-49. Garuda, Wibawasu, dan Supratika

Dalam sebuah cerita yang diambil dari lontar
Adiparwa, bagian pertama Mahabharata,
dikisahkan Garuda menyerang sepasang
saudara yang sedang berperang, Wibawasu
dan Supratika, yang mana mereka telah
mengutuk satu sama lain menjadi seekor
kura-kura raksasa dan gajah. Garuda melahap
kedua hewan tersebut sehingga ia mendapat
kekuatan untuk terbang ke surga dan
melakukan pertempuran berikutnya dengan
para dewa untuk mendapatkan tirta amerta (air
keabadian). Setelah pertempuran ini, dimana
Garuda berhasil menaklukkan para dewa
penjaga air keabadian tersebut, Wisnu
memberkati Garuda dengan keabadian dan
menerimanya sebagai wahana  atau
kendaraannya.

Tokoh-tokoh burung besar seperti Garuda,
Aruna, saudara lelakinya dan wahana Surya,
serta Jatayu, kesemuanya sering ditampilkan

dalam pameran ini ( halaman 4, 5, 29-31, 37-
88, 40-41, 44-45, 49-52, 59 - 61). Mereka
sering muncul dan membantu pertempuran
yang dilakukan oleh Kresna atau Rama, yang
mana keduanya merupakan titisan dari
Wisnu.

48. Garuda, Wibawasu, Supratika

Anonim, Buleleng?

Pewarna alami pada kain katun buatan mesin,
kemungkinan akhir abad ke-19 atau awal abad
ke-20

173 X 128,5 cm

Koleksi David Irons

49. Garuda, Wibawasu, Supratika
Ketut Madra, Peliatan

Tinta dan akrilik pada kanvas, 1973,
39.5 X 60 cm

Koleksi David Irons






50-51. Kresna Mengetahui Siapa Vang Akan Tewas Dalam Perang Baratayuda

Hasil karya Tjokorda Oka Gambir di atas
yang dibuat pada tahun 1964 menunjukkan
adegan-adegan dari episode dalam perang
Baratayuda yang jarang dituangkan dalam
media lukisan dimana Kresna, titisan Wisnu,
memperdaya Yama, dewa penjaga akhirat,
untuk mengungkapkan siapa yang akan tewas
dan bertahan dalam perang yang akan terjadi
antara pihak Pandawa dan Korawa. Di sisi
kanan atas, Yama digambarkan sedang
berbicara dengan Indra, didampingi oleh
Narada, sang utusan dewata; ia bermaksud
mengungkapkan siapa yang akan menemui
ajalnya. Sesampainya di akhirat, Kresna
berhadapan dengan Yama (kiri atas). Yama
mencekik  lehernya (kiri bawah) dan
melemparkannya ke kuali mendidih.

Namun ketika Kresna muncul dalam wujud
pamurtiannya  yang  menakutkan, Yama
bergegas melarikan diri (tengah). Di sisi
kanan bawah, Kresna, yang telah menyamar
sebagai Narada, diberitahu oleh Yama siapa
yang akan tewas dalam perang Baratayuda.

Pada lukisan kayu tahun 1973 hasil karya
pelukis Kamasan, Mangku Mura, Salya
(ditampilkan berlutut, kedua dari kiri), yang
enggan bersumpah untuk mengabdi sebagai
jenderal pasukan Korawa, mengetahui dari
pamurtian Kresna yang tinggi menjulang
bahwa ia berada di antara mereka yang akan
tewas dalam pertempuran. Dua lukisan
lainnya oleh Mangku Mura ada pada halaman
12 dan 15.

50. Kresna dan YVama di Akhirat

Tjokorda Oka Gambir (1902-1975), Peliatan
Akrilik pada kanvas, 1964, 115 x 90 cm
Koleksi Agung Rai Gallery

51. Pamurtian Kresna dengan Salya
Mangku Mura (1920-1999), Kamasan
Pewarna alami pada kayu, 1973,

75 X 100 cm

Koleksi keluarga Mangku Mura



: A g . . : :

L : r‘\ "’.\" ypl,‘” .(’\‘.\".\' " \ - ; ’-" : ’—\| - | l"‘\
e 1L FT I T DP—. s — A ‘

B NS RIS
. N A . :

', 4 2;'. “a / . .

.\

nd "
y )
o TS
.‘ W \\‘M R
WO ““N*\'F :
W\ e [
R ‘, .‘.‘l . )

»

&

- \:
.

R




52. Arjuna dan Kresna dalam Pertempuran Melawan Karna dan Salya

Dalam  salah  satu  momen  klimaks
Mahabharata, dikisahkan Arjuna yang berada
dalam kereta kencananya berhadapan dengan
saudara tirinya Karna (paling kiri). Keduanya
adalah anak lelaki Kunti, ibu dari Pandawa
lima. Namun, Karna terlambat mengetahui
silapa ibunya dan hubungannya dengan
saudara-saudara Pandawa lainnya; takdirnya
adalah tetap setia kepada sang sahabat
Duryodana, raja kaum Korawa. Karna
menghujani Arjuna dengan serangan anak
panah; Arjuna, lawan tanding setimpal bagi
Karna sebagai seorang pemanah sakti,
membalas serangannya dengan tidak kalah
sengitnya.

Akhirnya para sais yang termasyur dari
kereta kencana kedua prajurit gagah perkasa
tersebut turut membantu untuk memutuskan
pertempuran. Raja Salya, saudara tiri dari
Pandawa yang diperdaya untuk bergabung
dengan pasukan Korawa dalam perang ini,

tahu bahwa ia tidak akan tahan melihat
Arjuna terbunuh. Ia menarik tali kekang
sehingga gerakan yang mendadak ini
memaksa anak panah Karna melesat tinggi.
Kresna disaat bersamaan mengendurkan tali
kekang pada keretanya sehingga membuat
Arjuna sedikit tertunduk - dan leher Arjuna
luput dari hujaman anak panah sakti
pamungkas Karna yang alih-alih mengenai
hiasan kepalanya. Keesokan harinya, Karna,
yang tidak memiliki satupun senjata sakti,
menemukan bahwa kutukan yang selama
hidupnya ia takuti akhirnya menjadi
kenyataan; ia dibunuh oleh Arjuna.

52. Arjuna dan Kresna dalam Pertempuran
Melawan Karna dan Salya

Ketut Madra, Peliatan

Tinta dan akrilik pada kanvas, 2013,

250X 110 cm

Koleksi Ketut Madra



53. Garuda dan Wisnu

Gusti  Ketut Kobot dari Pengosekan
menyelesaikan lukisan Dewa Hindu yakni
Wisnu yang menunggangi kendaraan atau
wahananya, burung agung Garuda, di tahun
1989. Wisnu memegang bunga teratai dan
sebuah  cakra atau senjata cakram di
tangannya.

Lukisan yang menyerupai simbol ketenangan
dan kekuatan yang yang unik ini, yang dibuat
dengan warna cokelat tanah kemerahan yang
hampir monokrom dengan warna kuning dan
putih terang, sangat luar biasa mengingat
waktu pembuatannya. Kobot, pada awal tahun

70-an pada masa puncak kejayaannya sebagai
pelukis, memilih subjek yang  kemudian
menjamur di Bali dalam seni wisata di setiap
aliran/jenis seni yang ada. Dan ia melukisnya
kembali dengan apik, dengan kemampuan,
dan keasliannya. Baik pembatas oval maupun
gambar utama dilukis dalam gaya yang
mengingatkan kita akan ukiran batu dan kayu
khas Bali.

53. Garuda dan Wisnu

Gusti Ketut Kobot (1917-1999)

Akrilik pada kanvas, 1989, 75 x 105 cm
Koleksi Ganesha, USA



54-56. Hanoman, Surya, dan Aruna

Winata yang cemburu pada istri lain dari
suaminya Kasyapa yang bernama Kadru yang
adalah kakaknya dan sudah memiliki 1000
anak-anak naga, memecahkan salah satu dari
dua telurnya setelah menantikannya selama
ribuan tahun untuk menetas. Aruna (Fajar)
muncul setengah badan dengan bagian bawah
tubuh  yang  belum  berkembang; ia
menyalahkan ketidaksabaran ibunya,
mengutuknya agar menjadi pelayan Kadru.
Selanjutnya Aruna menjadi wahana atau
kendaraan Surya, dewa matahari. Telur
kedua, setelah 500 tahun, menetas dan
lahirlah burung agung Garuda, adik Aruna.

Dalam dua lukisan lainnya (halaman di
samping dan halaman berikutnya), kera muda
Hanoman, yang telah diperintahkan oleh
ibunya, Anjani, untuk menemukan dan hanya
memakan buah yang sudah matang dan
merah, terbangun dengan rasa lapar dan ia
melompat ke cakrawala dan ke matahari yang
sedang terbit karena ia mengira itu adalah
buah seperti yang dikatakan ibunya. Surya
menaiki wahananya Aruna, memberitahukan
kesalahan Hanoman. Tuhan YME,
Sanghyang Widi, diapit oleh naga pelindung,

menyaksikan adegan ini dari atas. Pada
lukisan Madra, Surya dan Aruna terlihat geli
namun di satu sisi juga nampak toleran dan
nampak sifat naif Hanoman muda.

Sebagai salah satu karakter yang paling
disukai dalam mitologi Bali, kelahiran
Hanoman diberkahi oleh para dewa yang
menganugrahinya kekuatan yang akan
membuat para jagoan yang seangkatan
dengannya merasa iri. Sebagai putra Bayu
sang dewa angin, Hanoman dihormati karena
keberanian, kebijaksanaan, dan kesetiaannya
terutama kepada Rama dan Sita. Ia dapat
mengubah ukuran tubuhnya dari sangat kecil
sampai tak terhingga besarnya. Sebagai putra
dari dewa angin, ia memiliki kemampuan
untuk terbang. Benar-benar tak terkalahkan,
kuat tak terkira, penuh kasih, dan pandai
bicara, Hanoman sudah dianggap oleh Rama
seperti saudara kesayangannya.

54. Kelahiran Aruna

Ketut Madra, Peliatan

Akrilik dan tinta pada kertas, 2000,
38 X 50.3 cm

Koleksi Ketut Madra



55. Hanoman danSurya

Ketut Madra, Peliatan

Akrilik pada kanvas, 1972, 54.5 X 44 cm
Koleksi Peter Rousmaniere



Kain kotak-kotak hitam-putih (kain poleng)
yang dikenakan oleh Hanoman pada kedua
lukisan adalah hadiah dari Siwa (halaman 8).
Bima, yang terkuat dan paling kasar diantara
lima bersaudara Pandawa dalam Mahabharata,
dan saudara tiri Hanoman, mengenakan
pakaian yang serupa. Masih ditenun di Bali
era modern, kain ini biasanya dikenakan pada
patung-patung ukiran dari batu — terutama
patung abdi Twalen dan Merdah — dan juga
patung raksasa yang mengapit gerbang-
gerbang pura.

Ini adalah pasangan lukisan kedua dalam
pameran yang menunjukkan subjek yang

sama, dilukis dalam rentang waktu 15 tahun
oleh dua pelukis wayang modern yang ulung —
Gusti  Ketut Kobot dan Ketut Madra.
Sebagaimana dalam dua pasang lukisan
lainnya (halaman 26 & 27 dan 59 & 61), Kobot
dan Madra menggunakan karakter yang sama
dan komposisi yang sama dengan hasil yang
berbeda.

56. Hanoman dan Surya

Gusti Ketut Kobot (1917-1999),
Pengosekan

Akrilik pada kanvas, 1960, 69 x 49 ¢cm
Koleksi Galeri Agung Rai



57-60. Sutasoma

Legenda Sutasoma adalah sebuah kisah
Buddha dari syair kakawin Jawa Kuna pada
abad ke-14 dari kerajaan Majapahit. Ini adalah
kisah yang menekankan toleransi beragama
melalui peran sederhana, adil, dan baik hati
Pangeran  Sutasoma,  yang  menolak
kenikmatan duniawi dan mencari pencerahan.

Ditantang berulang kali untuk bertarung, ia
menolak dengan tidak membela diri; raksasa
berkepala gajah Gajahwaktra dan seekor naga
menjadi  muridnya. Sutasoma kemudian
bertemu dengan harimau betina yang
kelaparan (halaman 54), yang hendak
memakan anaknya sendiri. Dia berhenti dan
menawarkan diri sebagal gantinya, dan
harimau betina menerima pengorbanannya.
Tapi begitu Sutasoma mati dan setelah
harimau betina itu meminum darahnya, ia
diliputi  penyesalan. Indra, menanggapi
penyesalannya, ~ menghidupkan  kembali
Sutasoma. Dalam lukisan pura di bagian atas
halaman berikutnya oleh Gusti Ketut Kusir,
Indra (kiri) dan harimau betina menghormati
inkarnasi muda dari sang Buda dan murid-
muridnya sebagai para hamba dan dilihat oleh
seorang pendeta yang lewat. Harimau betina
itu kemudian menjadi pengikut Sutasoma.

Hasil karya Ketut Madra pada tahun 2000
(atas) dan lukisan tahun 1930-an oleh Anak
Agung Gde Meregeg dan lukisan tahun 1973
oleh Ni Made Suciarmi dari Kamasan
menunjukkan keseluruhan adegan dari bagian
menjelang akhir cerita. Sang Pangeran yang
mengembara telah kembali ke istana ayahnya
mewarisi tahta dan sekarang memerintah
dengan bijaksana sebagai Raja Sutasoma.
Sekali lagi, ia menemukan bahwa ia harus
mengorbankan dirinya. Kali ini raksasa
Purusada  (pemakan  manusia),  yang
menyembah dewa iblis penguasa waktu Kala,
memaksa Sutasoma untuk menggantikan 100
raja yang telah ia tangkap dan meminta
Sutasoma  menyerahkan dirinya untuk
dimakan  hidup-hidup.  Sutasoma tidak
melawan dan senjata Purusada dan Kala
berubah menjadi bunga. Para raksasa
bertobat, mengakui kesucian Sutasoma dan
melepaskan raja-raja yang disandera. Masih
menjadi subjek lukisan wayang Bali, cerita
Sutasoma adalah salah satu lukisan di langit-
langit Bale Kambang (paviliun mengambang)
di taman air bekas pemerintahan keluarga
Kerajaan Klungkung.

57. Sutasoma dan Kala

Ketut Madra, Peliatan

Akrilik pada kanvas, 2010, 90 X 75 cm
Koleksi Galeri Nyoman Sumerta






58. Sutasoma dan Harimau
Betina

Gusti Ketut Kusir, Bedulu
Pewarna alami dan akrilik
pada kain buatan pabrik,
Tahun 1950s atau
sebelumnya 200 x 81,5 cm
Koleksi David Irons

59. Pertarungan Sutasoma
dan Purusada

Anak Agung Gde Meregeg
(1902-2000)

Pewarna alami pada kertas,
tahun1930,

74X 59 cm

Koleksi Ganesha, USA

60. Sutasoma dan Kala

Ni Made Suciarmi,
Kamasan

Pewarna alami pada kain,
1978,

86,5 X 66,5 cm

Koleksi David Irons



61-62. Arjuna Bertapa

Arjuna Metapa (Arjuna Bertapa) adalah kisah
populer wayang kulit Bali dan bentuk kesenian
lainnya. Diambil dari  Aruna  Wiwaha
(Pernikahan Arjuna), syair Jawa pada abad ke-
11 berbahasa Kawi atau Jawa Kuna.

Dalam lukisan karya Wayan Suweca dari
Kamasan (atas), Arjuna, bertapa dengan
khusyuk, diapit oleh bidadari kahyangan
(widadar?) yang diutus oleh Indra untuk
menguji kekuatan dan tekadnya. Meskipun
semua upaya dikerahkan untuk merayunya,
mereka gagal. Melihat Arjuna melewati ujian
ini dan  memenangkan  pertarungan
berikutnya dengan Siwa, Indra tahu bahwa ia
adalah  manusia yang akan  mampu
menyelamatkan para dewa dari raja raksasa
Niwatakawaca, yang kebal terhadap senjata
para dewa.

Di balik sosok Arjuna bertapa, tergantung
senjatanya — keris, busur, dan tempat anak
panah yang kosong. Di bawah, pada adegan
sebelumnya, widadar: mandi di kolam teratai
untuk mempersiapkan diri merayu. Para
parekan, hamba sahaya di sudut yang lebih
bawah adalah tokoh-tokoh jenaka yang penuh
semangat yakni Twalen and Merdah (lihat
halaman 20-21). Gerakan mereka meniru
keadaan Arjuna yang sedang bertapa dengan
konsentrasi mendalam dengan  mudah
diganggu oleh dayang-dayang para widadari.

Penggambaran tampak muka Arjuna adalah
kaidah umum dalam seni wayang untuk
menggambarkan sosok yang sedang bertapa
dan kepala-kepala utama dari sosok pamurtian
yang mengerikan; kalau tidak, penggambaran
tiga perempat sosoknya adalah sesuai kaidah.
Penggunaan warna hijau untuk menekankan
tapa Arjuna yang tenang merupakan sebuah
inovasi yang kemudian menjadi bagian palet
tradisional pelukis dari Kamasan.

Kisah yang digambarkan Ketut Madra
(kanan) versi tahun1988 nampak lebih
sederhana dan lebih modern dengan
pendekatan surealis dan khayalan diperkuat
oleh gua-gua menakutkan dengan arsitektur
pura yang tidak biasa, tumbuhan dari dunia
lain, dan penggunaan warna yang terbatas.
Penggambaran Arjuna dan widadari adalah
awal mula peralihannya dari perhatian biasa
menuju pemahaman akan kaidah wayang,
mengingat  pelajaran  awalnya  melukis
manusia pada adegan-adegan genre ini.

61. Arjuna Bertapa/Arjuna Metapa
Wayan Suweca, Kamasan

Pewarna alami pada kain katun, 1973,
89.5 X 64 cm

Koleksi David Irons



62. Arjuna Bertapa/Arjuna Metapa
Ketut Madra, Peliatan

Akrilik dan tinta pada kertas, 1988,
56 X 42 cm

Koleksi David Irons



63-67. Kresna dan Boma

Seperti versi Bali dari kisah Bomantaka
(Kematian Boma) yang Ketut Madra
ceritakan, putra Kresna, Samba, jatuh cinta
kepada Yadnyawati, gadis berparas cantik
jelita yang merupakan anak angkat Boma,
yaitu putra Wisnu yang berwujud raksasa
jahat dengan ibu bumi, Pertiwi. Boma marah
dan memperingatkan Kresna, titisan Wisnu,
yang ikut melindungi putranya. Lima lukisan
menceritakan kisah ini dengan cara yang
serupa tetapi tidak sama.

Pengunjung dapat melihat empat panel
lukisan vertikal yang besar karya Tjokorda
Oka Gambir dari atas ke bawah, dengan
beberapa perbedaan. Pada sisi teratas, Boma
terlihat bercakap-cakap dengan Siwa; di
bagian tengah, perdebatan antara Boma
dengan Samba meruncing; dan pada bagian
bawah pamurtian ~ Kresna — memulai
pertarungan dengan Boma. Pemandangan air
di bagian bawah lukisan nampak ganjil dalam
kisah ini, dan sebagian besar adegan kematian
Boma melibatkan kedatangan Garuda.

Pada lukisan Ketut Madra tahun 2011
(halaman 59, atas), Samba dan Yadnyawati
berada di bagian tengah lukisan. Walaupun
Kresna dan Boma yang sedang bertarung
beranggapan bahwa mereka berada dalam
wujud  pertarungan  pamurtian  mereka,
pengunjung juga masih bisa melihat mereka
dalam wujud biasa, dengan Kresna di sebelah
kanan dan Boma di sebelah kiri. Sekali mereka
bergabung, bahkan Kresna yang perkasa tidak
bisa menghancurkan Boma tanpa bantuan.
Mengetahui musuhnya mendapat anugerah
dari Brahma yang membuatnya kebal, ia
memanggil burung agung Garuda untuk
membantu. Menukik di atas Boma, Garuda
menjatuhkan mahkotanya dan merebut bunga
ajaib yang tersembunyi didalamnya. Jimatnya
telah terlepas, tubuh Boma diangkat dari bumi
yang memberinya kekuatan dan ia kemudian
dibunuh oleh Kresna.

63. Boma dan Kresna

Tjokorda Oka Gambir (1902-1975), Peliatan
Akrilik pada kanvas, sekitar tahun 1960an,
133 X 250 cm

Koleksi Galeri Agung Rai



64. Boma dan Kresna

Ketut Madra, Peliatan

Akrilik pada kanvas, 2011, 136 X 86 ¢cm
Koleksi Galeri Tebesaya

65. Boma dan Kresna/Bomantaka

Gusti Ketut Kobot (1917-1999),
Pengosekan

Akrilik pada kanvas, 1953, 41,4 X 65,3 cm
Koleksi Museum Puri Lukisan



Pada lukisan karya Ketut Madra (halaman di
samping) dan Gusti Ketut Kobot (halaman
59), bunganya jelas terlihat di tangan kanan
Garuda. Pada lukisan Madra, mahkota Boma
tergeletak di tanah di bagian kiri bawah;
lapisan  kain kuningnya dihiasi dengan
ongkara, ong atau om versi Bali. Lukisan Kobot
yang dikerjakan hampir monokromatik
merupakan kisah yang penafsirannya lebih
tenang dan bijaksana dari versi Madra 20
tahun kemudian. Pada hasil karya Wayan
Yudara, Garuda nampak tak seimbang,
mungkin mencari mahkota atau bunga yang

hilang. Bentuk pertarungan pada lukisan
Madra dan Yudara menunjukkan semangat
perang.

66. Boma dan Kresna/Bomantaka
Wayan Yudara, Kamasan
Pewarna alami pada kain, 1973,
87,5 X 58,5 cm

Koleksi David Irons



67. Boma dan Kresna/Bomantaka
Ketut Madra, Peliatan

Akrilik pada kanvas, 1973, 44 x 59 cm
Koleksi David Irons



68-69. Dharmaswami Menyelamatkan Harimau, Kera, dan Ular

Kisah-kisah ~ Tantri Kamandaka dari Bali
menggunakan manusia dan binatang untuk
menyampaikan pesan-pesan moral, mirip
dengan fabel karya Aesop. Kisah-kisah ini
nampak tidak asing dalam berbagai bentuknya
di berbagai budaya di Asia Selatan dan Asia
Tenggara serta di daerah lain di Indonesia.
Meskipun kisah-kisah Tantr: tidak sepopuler
epos Hindu, kisah-kisah tersebut tetap hidup
dan mengubah bentuk seni.

Dua karya pada halaman ini, dibuat dengan
selisih waktu hampir 80 tahun, menceritakan
kisah yang sama dengan penggambaran yang
identik. Lukisan tahun 1935 pada halaman di
samping oleh Ida Bagus Gelgel dari Kamasan
adalah karya khas dari koleksi Museum Puri
Lukisan. Gelgel yang merupakan salah satu
pelukis wayang Bali modern yang pertama
yang mendapat pengakuan internasional
memenangkan medali perak pada tahun 1937
dari Tropenmuseum di Amsterdam.

Pada lukisan ini, pendeta suci Dharmaswami
menyelamatkan harimau, kera, ular, dan
pandai emas (tidak ditampilkan) dari sumur
yang dalam di mana mereka terhempas badai.
Semua binatang memberikan hadiah kepada
pendeta rendah hati ini yang telah
menyelamatkan mereka. Sang pandai emas
mendapat perhiasan dari Dharmaswami yang
diberikan  oleh  seekor harimau yang
membunuh pangeran yang memburunya.
Pandai emas itu menuduh Dharmaswami
mencuri perhiasan itu. Ditahan dan disiksa
oleh pengawal istana, pendeta itu baru bebas
setelah dibantu oleh kera, ular, dan harimau.
Tindakan ini menunjukkan bahwa hewan
dapat sering berperilaku lebih terhormat
daripada manusia; pandai emas yang licik itu
akhirnya dipenjara. Ketut Madra melukis
penafsiran kisah Dharmaswami (atas) khusus
untuk pameran ini dengan menghormati hasil
karya Ida Bagus Gelgel.



S

F\(

)

68. Dharmaswami 69. Dharmaswami

Ketut Madra, Peliatan Ida Bagus Gelgel (1900-1937), Kamasan
Akrilik dan tinta pada kanvas, 2013, Pewarna alami pada kertas, 1935,

60 X 50.5 cm 48.9 X 68 cm

Koleksi Ketut Madra Koleksi Museum Puri Lukisan



Ucapan Terima Kasih

Ketut Madra dari Peliatan, beserta istrinya Wayan Konderi, saudara laki-
lakinya Ketut Madri, dan putranya Made Berata, karena persahabatan
harmonisnya selama bertahun-tahun telah membantu terselenggaranya
pameran ini. Dari pihak Museum Puri Lukisan, almarhum Tjokorda Mas dan
putranya  Tjokorda  Bagus, yang memberi dorongan untuk
menyelenggarakan pameran wayang dalam kurun waktu 40 tahun. Soemantri
Widagdo, rekan kurator kewirausahaan Museum Puri Lukisan ini yang
terampil dan menyenangkan yang membantu pameran lukisan ini. Garrett
Kam, untuk pengetahuan budayanya yang mendalam dan koreksinya
terhadap kealpaan maupun kekeliruan dalam seluruh katalog ini (sisanya
adalah sepenuhnya kesalahan saya). Agung Rai, yang pertama kali
menyarankan saya memamerkan koleksi ini di Bali dan meminjam hasil karya
dari ARMA dan galerinya. Thomas Cooper dan Adrian Vickers untuk
kerelaan mereka berbagi pengetahuan mengenai lukisan Bali. Peter

Akhir pertunjukan

Rousmaniere yang mendesak saya mengoleksi hasil karya ini pada tahun wayang kulit di rumah
1973, dan yang meminjamkan lukisan Madra di sampul muka katalog untuk Ketut Madra

pameran ini. Michael Tenzer, Maxine Heppner, Barbara Miller, Edie Irons,
dan Janet Cox, yang memberikan komentar-komentar berharga di bagian
pendahuluan dari berbagai sudut pandang. Fotografer Michael Tramis di
New York, dan Anggara Mahendra dan Bayu Gunadharma di Bali, yang
memotret sebagian besar foto yang menceritakan kisah-kisah dalam pameran
ini. Kelly Archer, yang menyediakan desain katalog, dan putriku Edie Irons,
yang menyatukan semuanya. Terakhir untuk istriku Julie Clark Boak, yang
dukungannya untuk proyek ini selama tiga tahun terakhir dan dedikasinya
untuk tulisannya selalu menjadi sumber inspirasi saya.

Saran Bacaan

Balinese Art: Paintings and Drawings of Bali 1800 — 2010 (Tuttle, 2012) oleh Adrian Vickers, volume
terbarunya banyak tersedia di Indonesia, adalah bacaan yang bagus di mana kita dapat menemukan
gambaran suatu topik. Ramayana in the Arts of Asia (Select Books, 2000) oleh Garrett Kam
memberikan studi lintas budaya yang jarang ada tentang wiracarita itu, digambarkan dengan
lukisan wayang Kamasan yang unik. Karyanya Perceptions of Paradise: Images of Bali in the Arts
(Museum Neka, 1993) mencakup berbagai topik yang berkaitan dengan berbagai gaya seni lukis
Bali. Karya ilmiah baru-baru ini dalam bahasa Inggris mengenai lukisan pura wayang tradisional
Bali adalah Sacred Painting in Bali: Tradition in Translation (Orchid Press, 2005), oleh Thomas L.
Cooper. Semua tersedia di Amazon dan bisa dipesan langsung di www .ketutmadra.com.

Tentang Penulis

David Irons, kurator tamu pameran ini, tinggal di Peliatan Bali selama setahun pada 1973, bekerja
sama dengan Yayasan Mudraswara di Ubud untuk pelestarian musik tradisional, seni, dan budaya
Bali. Ketika kembali ke Amerika Serikat pada tahun 1974 ia menyelenggarakan tiga pameran
museum tentang seni wayang Bali, termasuk Legendary Paintings of Bali di Fogg Art Museum
Universitas Harvard. Kemudian, bekerja di University of California di Berkeley, ia sering kembali ke
Indonesia untuk mewawancarai tokoh-tokoh bisnis dan pejabat pemerintahan dan melakukan
perjalanan mengelilingi kepulauan Indonesia. Sekarang ia tinggal di kota New York.

Sampul belakang bagian dalam: di Pura Dalem Gde Peliatan, lukisan Ketut Madra tahun1997
Siwa (kir1), Wisnu (kanan) dan pamurtzan Brahma (bawah) dikelilingi sesajen saat odalan di pura
pada April 2013






