
Ketut Madra  
dan 100 Tahun Seni Lukis Wayang Bali 

 
oleh David Irons 

 
Museum Puri Lukisan, Ubud, Bali 

 



Ketut Madra  
dan 100 Tahun Seni Lukis Wayang Bali 

 
oleh David Irons 

 

 
 

Museum Puri Lukisan, Ubud, Bali 
7 Oktober hingga 7 November 2013 

 

1. Walmiki Mengajari Putra-Putra Rama dan Sita 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Foto sampul: Hanoman dan Surya, cerita di halaman 50, lukisan di halaman 51 
 
Sampul depan bagian dalam: Untuk pura keluarganya (sanggah) sendiri di Peliatan,  
Ketut Madra telah melukis dewa Siwa dan Indra (kiri) dan kendaraan (wahana)  
mereka yaitu lembu dan gajah. 

Walmiki, penulis kitab Ramayana, mengajarkan sastra kepada Kusa 
dan Lawa, putra kembar Rama dan Sita. Lahir di pertapaan 
Walmiki setelah ibu mereka dibuang ke hutan saat sedang hamil, 
putra kembar ini bergantung pada Walmiki sebagai pembimbing 
spiritual dan guru selama tahun-tahun awal hidup mereka. 
 
1. Walmiki Mengajari Putra-Putra Rama dan Sita 
Ketut Madra, Peliatan 
Tinta dan akrilik pada kanvas, 1973, 38 x 28,5 cm 
Koleksi David Irons 

 



Ketut Madra dan 100 Tahun Seni Lukis Wayang Bali  
 
oleh David Irons 
 
dengan kata pengantar oleh Tjokorda Bagus Astika,  
direktur Museum Puri Lukisan, Ubud 
 
Ucapan terima kasih 
 
Desain Katalog: Archer Design, Half Moon Bay, California, www.archerdesign.com, dan Edie Irons, 
Victoria, BC, www.edieirons.ca 
 
Percetakan: Indographs, Kuta, Bali, Indonesia, www.indographs-printing.com 
 
Fotografi: Anggara Mahendra, sampul depan dan belakang bagian dalam, hal. 5, 9, 11, 64; Barbara 
Miller, hal. 6; Rio Helmi, hal. 7, 8, 9, sampul belakang; Thomas L. Cooper, hal. 9 (umbul-umbul 
naga) 
 
Foto-foto lukisan dalam pameran berdasarkan nomor katalog: Michael Tramis di New York City – 
Sampul, 1, 3-10, 20, 23, 25-30, 34, 36-40, 43, 45-46, 48-49, 51, 55, 58, 60-62, 66-67; Bayu 
Gunadharma di Bali – 2, 11-19, 21-22, 24, 26, 31-33, 35, 41, 43-44, 47, 50, 52, 54, 56-57, 63-65, 68-
69; Koleksi Ganesha – 31, 53, 59 
 
 
 
 
Catatan tentang ejaan: Banyak kata dalam katalog ini, khususnya nama-nama sandang, memiliki lebih 
dari satu ejaan yang benar. Pada umumnya, saya menggunakan ejaan bahasa Indonesia dan Bali 
modern. Karena banyak literatur barat tentang seni wayang (atau wajang) menggunakan bahasa 
Belanda atau diterjemahkan dari bahasa Belanda, literatur sumber yang lebih lama seringkali 
mencerminkan ejaan kolonial. Saya telah memperbarui ejaan-ejaan tersebut. 
 
 
 
 
Hak Cipta © 2013, IS Publishing. Dilindungi oleh hak cipta berdasarkan ketentuan Serikat Hak 
Cipta Internasional: semua hak cipta dilindungi. Kecuali dalam penggunaan untuk kutipan yang 
wajar dalam artikel berita atau resensi buku, tidak ada bagian dari publikasi ini yang boleh 
direproduksi dalam bentuk apapun, baik elektronik atau mekanik tanpa izin tertulis di awal dari 
penerbit. 
 
IS Publishing 
574 West End Ave. Suite 104 
New York, NY 10024 USA 
 
Untuk memesan buku ini, silakan kirim surat ke alamat di atas atau kunjungi: www.ketutmadra.com 
 
ISBN: 978-0-615-50683-8 
 
Cetakan pertama 
 
 
 
 

http://www.ketutmadra.com/


 

 

Daftar Isi 
 
Dari Pura hingga Wisatawan: Evolusi Seni Lukis Wayang     4 
 
Ketut Madra: Menguasai Seni Lukis Wayang       6 
 
Lukisan-Lukisan dan Cerita-Cerita yang Dikisahkannya     12 
 

Dewa-Dewa dan Raksasa-Raksasa – serta Para Abdi Mereka    12 
 

Ramayana           28 
 

Malat, Mahabharata, dan Kisah-Kisah Lain       42 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Untuk Edie dan Nat, yang dibesarkan 
dengan seni ini  
 



Dari Pura hingga Wisatawan: Evolusi Seni Lukis Wayang  
 
Oleh Tjorkorda Bagus Putra Astika, Direktur, Museum Puri Lukisan 

 
Pameran yang bertajuk Ketut Madra and 100 Years 

of Balinese Wayang Painting (Ketut Madra dan 100 
Tahun Seni Lukis Wayang Bali) ini menyajikan 
sebuah pengantar untuk sebuah bentuk seni yang 
unik dari Bali. Dengan berfokus pada pelukis 
wayang senior yang saat ini berkarya di Ubud, 
pameran dan katalog ini juga menyertakan karya 
dari 22 seniman lainnya yang dihasilkan dalam 
kurun waktu 100 tahun terakhir, terutama dari 
daerah sekitar Ubud dan dari desa Kamasan, 
Klungkung selatan. 
 
Terinspirasi oleh kisah-kisah para dewa, ksatria 
utama, manusia setengah dewa, para raksasa dan 
para abdi mereka, lukisan-lukisan ini 
menggambarkan wiracarita dari agama Hindu–
Buddha Bali dan berbagai cerita rakyat Bali yang 
telah ada selama lebih dari 600 tahun. Hampir 
semua orang Bali dari generasi saya mengetahui 
kisah-kisah ini dari pertunjukan wayang kulit, 
sendratari (seni drama tari), dan pertunjukan-
pertunjukan lainnya yang menyertai setiap 
upacara yang menandai perjalanan manusia 
melalui kehidupan hingga kematian. 
 

 
 
Detil dari lukisan Kamasan tahun 1920-an (halaman 42) yang 
memperlihatkan pertunjukan wayang kulit dari adegan dalam cerita 
Ramayana yang terkenal yakni ketika: Burung Jatayu yang agung 
mencoba untuk menyelamatkan istri Rama, yakni Sita dari raja 
raksasa Rahwana. 

 
Seni lukis wayang, yang merupakan seni ilustrasi 
asli Bali, mengambil namanya dari seni 
pertunjukan wayang kulit dan memakai tokoh-
tokoh serta simbol-simbolnya dalam bercerita 
tentang mitos-mitos dan legenda masyarakat Bali. 
Sebelum tahun 1930-an, tujuan dari hampir semua 
lukisan Bali adalah untuk menyampaikan kisah-
kisah ini di pura dan puri kami. Berbagai narasi 
dari Jawa dan Bali yang dilukis ini, seperti halnya 
pertunjukan wayang kulit, mengandung pelajaran  
tentang perilaku makhluk-makhluk mitologis serta 
perilaku manusia. 

 

Kesenian wayang – yang penuh dengan nilai-nilai 
luhur, memiliki unsur dekoratif dan bersifat 
mendidik, serta dilukis pada langit-langit, panel-
panel kayu bagian luar dan dalam, atau pada kain 
katun tenunan tangan atau kain kulit kayu – 
menambah nilai dalam setiap upacara kami. Kami 
melihat dan memahami lukisan-lukisan ini sebagai 
bagian dari hidup kami dan mengenal dengan 
akrab kaidah-kaidah standarnya seperti kami 
mengenal wajah-wajah tetangga kami. Para dewa 
dan tokoh utama cenderung memiliki warna kulit 
yang lebih terang, dengan mata yang lebih 
menyempit dan gigi yang lebih halus. Raksasa-
raksasa, makhluk-makhluk jahat, dan karakter-
karakter beringas yang mudah murka memiliki 
warna kulit yang lebih gelap, dan biasanya dilukis 
dalam warna-warna merah atau cokelat yang lebih 
gelap, dengan mata yang lebih bulat dan menonjol, 
serta geligi yang lebih runcing menyerupai gigi 
binatang. Karakter-karakter yang berderajat 
tinggi – raja-raja serta para  pangeran – 
menempati area yang lebih tinggi dalam lukisan 
pada adegan-adegan dimana mereka muncul; 
karakter-karakter yang lebih rendah statusnya 
muncul di bawahnya, seringkali digambarkan 
sedang meniru dan terkadang mengejek perilaku 
para tuannya. 
 

Sementara karya-karya tertua dalam pameran ini 

diciptakan untuk pura desa atau pura keluarga 
pada awal abad ke-20, sebagian besar dari lukisan-
lukisan ini dibuat dalam kurun waktu 50 tahun 
terakhir. Masa-masa ini penting karena seni lukis 
Bali mengalami perubahan besar pada tahun-tahun 
pertengahan abad ke-20. Pergeseran tersebut 
dimulai di bawah pengaruh sejumlah seniman 
Eropa yang tinggal di Ubud pada tahun 1920 dan 
30-an. Pelukis-pelukis dari Jerman dan Belanda 
memperkenalkan estetika Barat seperti perspektif 
dan anatomi; subjek lukisan yang realistis 
(seringkali berupa pemandangan, peristiwa sehari-
hari dari kehidupan pedesaan, serta berbagai 
upacara dan perayaan di pura); dan cat, kanvas, 
kuas modern serta bahan dan peralatan lainnya ke 
Bali. Seniman-seniman dari Ubud dan desa-desa di 
sekitarnya bereksperimen dengan semua hal yang 
baru ini. Dan pengadopsian inovasi-inovasi 
tersebut, seiring berjalannya waktu, menciptakan 
pasar yang belum pernah ada sebelumnya. 
 
Para seniman asing dari tahun 1930 dan '50-an – 
terutama Walter Spies dari Jerman dan Rudolf 
Bonnet dari Belanda – dan para antropolog, musisi 
dan penulis dari Barat yang adalah teman-teman 
mereka menjadi gelombang kolektor pertama yang 
kecil tapi berpengaruh dari bentuk-bentuk baru 
seni lukis Bali. Namun, secara berturut-turut 



Perang Dunia II, pendudukan Jepang, dan 
perjuangan kemerdekaan Indonesia setelahnya 
menyebabkan Bali dan penduduknya menjadi 
terisolasi dan miskin. Barulah pada pertengahan 
sampai akhir 1950-an Bali benar-benar mulai 
terbuka lagi, pertama-tama bagi para seniman dan 
cendekiawan internasional, lalu bagi para 
pengunjung yang jumlahnya terus meningkat, 
yang telah menjadi kolektor utama dari seni lukis 
Bali saat ini. 
 
Saat seni lukis Bali modern – yaitu karya-karya 
yang bisa kita lihat di Museum Puri Lukisan dan 
museum-museum lainnya di Ubud – berkembang 
dan berubah setelah perang, kesenian wayang 
modern juga berubah. Warna-warna dan 
bentuknya saat ini sangat berbeda dari kesenian 
pura dan puri tradisional. Tokoh-tokohnya 
sekarang lebih menyerupai sosok manusia, 
walaupun masih tetap mempertahankan sebagian 
besar kaidah wayang kulit. Lukisan-lukisan yang 
dihasilkan untuk pasar internasional juga 
cenderung berukuran lebih kecil dibandingkan 
lukisan-lukisan untuk pura dan juga berfokus pada 
lebih sedikit tokoh atau pada satu episode dalam 
sebuah cerita. 

 

Tiga pelukis dalam pameran ini khususnya 

menggambarkan evolusi ini. Tjokorda Oka 
Gambir (1902-1975), seorang anggota mula-mula 
dari asosiasi seniman Ubud Pita Maha yang 
dipengaruhi oleh Spies dan Bonnet, pada masa 
mudanya bereksperimen dengan cara-cara baru 
tersebut, tetapi kembali ke bentuk-bentuk wayang 
tradisional dalam karya-karyanya kemudian. 
Namun, mereka yang belajar dari Tjokorda 
Gambir membawa seni ini ke arah yang baru. 
Gusti Ketut Kobot (1917-1999), seorang murid 
mula-mula Tjokorda Gambir, menjadi salah satu 
pelukis wayang modern yang pertama yang 
membangun reputasi internasional dengan 
interpretasinya yang berani dan dramatis terhadap 
legenda-legenda Bali. 

 
Ketut Madra, seorang murid Tjokorda Gambir 
pada akhir 1950-an dan awal 60-an, berkembang 
menjadi seorang seniman wayang modern dengan 
kemampuan yang unik untuk menemukan cara-
cara baru dalam menceritakan kisah-kisah tertua 
kami. Saya telah mengenal karya Ketut Madra 
sebagai pelukis selama hampir 50 tahun. Kami juga 
telah tampil bersama sebagai penari. Saya memiliki 
rasa hormat yang sangat besar bagi 
pengabdiannya pada seni ini dan imajinasinya yang 
luar biasa serta keterampilan dalam mewujudkan 
imaginasinya agar menjadi hidup sehingga agar 
dapat dinikmati kembali oleh masyarakat Bali 
modern dan khalayak Barat. 
 
Sebagai penutup, saya harus menyebutkan bahwa 
ayah saya Tjokorda Mas, sekretaris museum ini 

pada tahun 1960 dan 70-an, pada tahun 1973 
merupakan salah satu dari yang pertama yang 
memunculkan ketertarikan kurator tamu kami, 
David Irons, pada seni wayang dan misi museum 
ini. Ayah saya menjadi penasihat bagi David selagi 
beliau mengumpulkan karya-karya ini untuk 
pameran Legendary Paintings of Bali (Lukisan-
lukisan Legendaris Bali) di Museum Fogg Art 
Universitas Harvard pada tahun 1974. Dan beliau 
memberikan David salah satu lukisan tertua dari 
koleksi pribadinya, The Abduction of Sita 
(Penculikan Sita, halaman 28) yang dilukis oleh 
Anak Agung Gambir. 

 

 
 
Pertunjukan wayang kulit tahun 2013 di rumah Ketut Madra 
dengan cerita dalam adegan Ramayana yang sama seperti yang 
ditunjukkan dalam lukisan pada halaman ini. 

 

 

Detil dari lukisan Ketut Madra (halaman 31) yang 
menggambarkan gerakan dan kisah pada adegan 
dalam cerita Ramayana yang sama yang digambarkan 
juga pada dua gambar lainnya pada halaman ini 

 
Ayah saya dan David kemudian berbicara tentang 
kemampuan seni lukis wayang kontemporer untuk 
kembali menyelaraskan diri dengan yang lama 
sembari menciptakan sesuatu yang baru dan 
modern. Kelahiran kembali yang terus-menerus 
dan interpretasi modern dari seni lukis asli Bali 
adalah tema utama dari karya Ketut Madra – dan 
juga dari katalog dan pameran ini.  



Ketut Madra: Menguasai Seni Lukis Wayang  
 
Oleh David Irons 

 

 

Ketut Madra awalnya mempelajari seni lukis 

wayang pada tahun 1958 di Pura Dalem 
(salah satu dari tiga Pura Tri Kahyangan dan 
pura tempat mengabdinya roh-roh orang Bali 
yang telah meninggal) dekat rumahnya di 
Peliatan. Pada saat itu, Tjokorda Oka Gambir, 
seorang seniman dan guru yang merintis seni 
lukis wayang modern pada permulaan abad 
ke-20 sedang memperbaiki sebuah topeng 
sakral. Madra yang saat itu berusia 18 tahun 
dan sudah menjadi pelukis datang 
menawarkan bantuannya. Tjokorda Oka 
Gambir kemudian menunjukkan kepadanya 
cara mencampur warna yang benar untuk 
mewarnai wajah Rangda - Sang janda 
penyihir dan mengamati Madra saat ia 
melukis. Madra kemudian mendapatkan 
pelajaran-pelajaran seni lukis yang lebih 
formil segera setelah pertemuan ini. 
 
Pertemuan itu mengantarkan Madra menuju 
karirnya, saat ini, yang menurutnya memang 
sudah takdirnya. Sekarang, pada usianya yang 
ke-73, ia sendiri adalah seorang pelukis hebat 
cerita-cerita pewayangan yang karya-
karyanya dikoleksi di empat benua. Selain 
menjadi penafsir modern dari legenda-legenda 
pewayangan, ia juga melukis kisah-kisah yang 
sama dalam cara tradisional untuk pura-pura 
di desanya. Dan sebagai penari topeng, ia 
membawakan cerita-cerita serupa pada odalan 
(upacara keagamaan) di pura-pura tersebut. 
 
Pada waktu mudanya, Madra pertama kali 
menonton dan menyimak pertunjukan drama 
yang mengisahkan tentang cerita-cerita para 
dewa dan raksasa/kekuatan jahat beserta para 
abdinya yang ditampilkan melalui siluet 
wayang kulit yang bergerak lincah kesana 
kemari dan suara dalang. Pada saat berusia 
lima tahun, ia pergi dengan ayahnya yang 
seorang pemain musik untuk menonton 
pertunjukan wayang pada acara odalan atau 
upacara keagamaan di seluruh desa 
Pengosekan di mana ia dibesarkan. Ia tidak 
menonton aksi sang dalang melalui bayangan-
bayangan wayang dari tempat duduk 
penonton dengan para penonton lainnya 
melainkan dari belakang layar di dalam 
lingkaran kecil pemain wayang yang 

membuat keajaiban dalam pertunjukan itu 
terjadi. Itulah awal mula yang sesungguhnya 
seorang Madra meraih pengetahuannya yang 
telah mengilhami karya-karyanya selama 
hampir 60 tahun, tuturnya.    
 
Ketika Madra berusia delapan tahun ayahnya 
meninggal dunia, dan hal ini menyebabkan 
keluarganya jatuh miskin. Madra terpaksa 
berhenti sekolah setelah kelas tiga. Ia ingat 
berjalan berkilo-kilometer untuk 
mengumpulkan sisa-sisa beras dari sawah-
sawah yang baru dipanen. Pada tahun-tahun 
itu, ia juga pertama kalinya belajar cara 
melukis dari kakak sepupunya Dewa Putu 
Sugi, ia belajar untuk menggambarkan 
kehidupan di pasar, odalan di pura, dan panen 
padi yang sering menjadi subjek lukisan 
banyak pelukis di Ubud yang kebanyakan 
dipengaruhi oleh seniman-seniman Eropa 
sebelum dan sesudah Perang Dunia II. 
 

 

 
Pada tahun 1958, karena harus mencari 

penghasilan sendiri, Madra pindah dari 
Pengosekan ke Peliatan yang tidak jauh dari 
Pengosekan untuk magang sebagai pelukis 
untuk Wayan Gedah, pelukis yang menjual 
karya-karya lukisan dan ukiran kayunya 
kepada para wisatawan domestik dan kadang-
kadang para wisatawan dari negara-negara 
Barat. 

Madra saat upacara 

tahun 1973 di pura 

keluarganya di 

Peliatan, tak lama 

sebelum ia memulai 

pembangunan bungalo 

kecil pertamanya yang 

kemudian menjadi 

Ketut Madra Homestay. 

 



Segera setelah tiba, ia bertemu Tjokorda 
Gambir yang juga dari Peliatan. Tjokorda 
Gambir pernah menjadi anggota awal dari 
asosiasi seniman Bali Pita Maha sebelum 
perang yang mengadaptasi bahan-bahan, 
gaya, dan subjek-subjek lukisan Barat ke 
dalam seni lukis Bali. Setelah bereksperimen 
dengan cara-cara baru, Tjokorda Gambir 
kemudian memilih untuk menganut tradisi-
tradisi lukisan pura di Bali, kembali ke epos 
Hindu yang agung dan cerita-cerita rakyat 
Bali yang kurang dikenal. Pada tahun 1950, 
lukisan-lukisan dan ukiran-ukirannya 
menghiasi pura-pura lokal di seluruh Peliatan. 
 
 

 
Madra pada awal tahun 2013 sedang mengerjakan lukisan 
tentang pertempuran antara Karna dan Arjuna (halaman 
48). 

 
Bekerja dengan Tjokorda Gambir dan 
putranya, membuat Madra belajar detil 
warna, ikonografi (simbol-simbol) dan 
kostum-kostum sejumlah karakter tertentu, 
serta teknik-teknik dan kaidah-kaidah gaya 
wayang, termasuk bagaimana cara 
menunjukkan urutan waktu dengan membagi 
sebuah lukisan menjadi beberapa bagian yang 
berbeda untuk menunjukkan berbagai kisah. 
Ketika ia telah mengetahui banyak cerita 
wayang kulit, ia mulai tahu lebih banyak 
dalang yang tinggal di dekatnya setelah ia 
mulai melukis wayang dalam gaya ini. Ia terus 
bekerja dengan para dalang sampai hari ini, 
memperdalam pemahamannya tentang 
hubungan antara berbagai karakter dalam 
pewayangan.  
 
Sejak ia mulai melukis narasi wayang secara 
eksklusif pada awal tahun 1960, karyanya 
dijual dan yang pertama kali membeli 
karyanya adalah pejabat pemerintah di Jawa 
dan Bali. Namun, pergolakan politik yang 
keras yang terjadi di Indonesia yang dimulai 
pada tahun 1965 menghambat karirnya. 
Banyak toko-toko seni yang menjual barang-

barangnya pada wisatawan seperti toko seni 
milik Gedah mengalami kebangkrutan selama 
dan setelah gejolak perang yang melanda 
bangsa ini. Madra tetap tinggal di rumah 
Gedah selama periode itu. Ketika Wayan 
Gedah jatuh sakit dan akhirnya meninggal 
karena TBC Madra tetap tinggal dan 
memikul tugas adat Gedah di Banjar Kalah di 
lingkungan Peliatan yang terdiri dari sekitar 
170 keluarga. Kelian (pemimpin) banjar 
kemudian segera meminta agar Madra 
menetap secara resmi di Banjar Kalah. Untuk 
menjadikan perpindahan itu resmi dalam adat 
sosial Bali, Madra menikahi janda Gedah itu, 
Ni Lampias.  
 

Pada saat ia berusia 30 tahun, Madra telah 

berpenghasilan baik dan memperoleh reputasi 
yang luas sebagai pelukis cerita wayang yang 
terampil dan asli. Saat kekacauan politik 
mereda pada akhir tahun 1960-an, para 
wisatawan internasional kembali ke Bali. 
Ubud bangkit kembali sebagai pusat budaya, 
dan berita akan bakat yang dimiliki Madra 
pun menyebar. Para kolektor lukisan yang 
tertarik akan gaya melukisnya yang berani, 
dengan desain yang seimbang, dan mendetil, 
juga terpikat oleh cerita-cerita di dalamnya.  
 
Lukisan di atas kertas yang dibuat pada tahun 
1973 pada halaman 9 tentang Hanoman muda 
yang menerima kain poleng yaitu kain kotak-
kotak hitam-putih, dari Siwa mengilustrasikan 
gaya dan teknik menggambar Madra. Ia 
selalu mulai melukis dengan menggambar 
menggunakan pensil. Jika ia menggambar 
pada kertas, ketika ia merasa puas dengan 
gambar yang dihasilkannya, ia kemudian 
menggunakan pena Staedtler dan tinta 
Jerman untuk membuat sketsa. Dengan sikat 
halus, ia menambahkan arsiran (ngabur) untuk 
menunjukkan kontur anggota tubuh karakter 
atau menambah kedalaman setiap elemen hias. 
Dalam melukis Hanoman, penggunaan sedikit 
warna merah di tengah lukisan karakter ini 
mengarahkan perhatian ke ekspresi 
bersemangat pada wajah monyet muda ini. 
Dengan kesederhanaan, keluwesan, dan 
kemampuan narasi, Madra melukiskan suatu 
adegan dalam epos yang panjang, dan pada 
saat yang sama menyiratkan apa yang terjadi 
sebelum dan setelah setiap adegan yang ia 
lukis.     
 
Nampaknya tidaklah sulit baginya dalam 
menciptakan karya-karyanya berkat 



pengetahuan dan keleluasaan yang ia 
dapatkan melalui pemikirannya selama 
bertahun-tahun. ―Lukisan wayang‖ tutur 
Madra, ―menceritakan kisah-kisah yang 
merupakan bagian dari budaya Bali. Semua 
dewa dan tokoh utama serta tokoh-tokoh 
jahat dan para hambanya yang sangat tidak 
asing bagi kita. Rupa mereka, gaya 
penggambarannya - semua mencerminkan 
pertunjukan wayang. Saya percaya bayangan 
saya dalam memilih adegan-adegan mana 
yang saya lukis sama pentingnya dengan 
keterampilan dalam melukis adegan-adegan 
tersebut. Memutuskan apa yang akan saya 
lukis sebelum saya mulai menggambar sering 
lebih sulit daripada melukis itu sendiri.‖   
 

 
 
2. Hanoman Menerima Kain Magisnya dari Siwa 
Siwa, dewa kematian dan reinkarnasi dalam agama Hindu, 
memberikan Hanoman, sang kera putih, sehelai kain poleng 
(bercorak kotak-kotak hitam-putih). Kekuatan magisnya 
memberinya tak kekuatan tak terkalahkan dalam cerita 
Ramayana saat ia bertempur melawan kekuatan iblis 
Rahwana. 
2. Hanoman Menerima Kain Magisnya dari Siwa  
Ketut Madra, Peliatan 
Tinta dan akrilik di atas kertas, 1973, 27,5 x 38 cm  
Koleksi David Irons  

 
Ketika melukis di atas kanvas atau kain, 
Madra beralih ke alat-alat kuno dan 
tradisional, dengan menggunakan gerip (pena 
lukis) bambu keras yang ujungnya 
diruncingkan dan dicelupkan ke dalam tinta 
China untuk mengikuti garis pensil pada 
sketsa awalnya. Ia kemudian mengarsir 
daerah dalam garis dengan gerip bambu yang 
kaku yang ujungnya tumpul dan seperti kuas, 
yang ujungnya ia tumbuk dengan palu untuk 
sedikit mengurai dan melerai serat bambunya. 

Ia memberi sentuhan warna terakhir ketika 
gambar selesai dikerjakan. 
 

 
 

Meskipun gambar-gambarnya terkadang 
tampak kaku dan sederhana dalam 
penekanannya akan garis saja, lukisan-
lukisannya sering dipenuhi dengan warna dan 
detil yang menghiasi seluruh gambar (lihat 
halaman 18 dan 19 untuk contoh masing-
masing). Detil-detil ini mengisi setiap ruang, 
membuat lukisannya menjadi ramai, suatu ciri 
yang muncul dalam banyak bentuk kesenian 
Bali. Dalam bukunya yang berjudul Images of 
Power, Hildred Geertz menggambarkan ciri 
ini sebagai ―banyak dan berlimpah‖ dan 
―sosiabilitas yang sibuk dan ramai.‖ Ciri yang 
sama juga nampak dalam musik, tekstil, 
ukiran pura Bali dan bahkan dalam kehidupan 
sosialnya. Bali selalu menunjukkan preferensi 
budaya yang ramai, sibuk dan penuh. 
 

Selama bertahun-tahun, Madra tidak 

berminat untuk memasarkan lukisannya 
melalui toko-toko seni yang berjejer di 
sepanjang jalan-jalan di pusat-pusat 
keramaian Bali yang menjual lukisan sebagai 
cinderamata. Ia berkarya menurut waktunya 
sendiri dan menjual karyanya langsung dari 
studio lukisnya kepada orang-orang yang 
menemuinya, biasanya melalui rekomendasi 
orang. Terkadang para pedagang lokal yang 
dipercaya yang memiliki galeri-galeri yang 
menawarkan lukisan-lukisan untuk para 
kolektor yang serius juga membeli karyanya. 
Dimulai pada pertengahan 1970-an, karyanya 
mulai dipamerkan di luar negeri. Saya 
menyertakan beberapa lukisan dan gambarnya 
dalam pameran Amerika pertama yang 
mengangkat seni wayang Bali kontemporer– 
Lukisan-lukisan Legendaris Bali - di Fogg Art 
Museum di Universitas Harvard pada tahun 
1974 . Karyanya juga menjadi bagian dari 
pameran-pameran di Jakarta dan kota-kota 

Alat tradisional untuk 
lukisan tinta di atas 
kanvas: gerip bambu,  
pisau asah dan 
tempurung kelapa berisi 
tinta Cina 

 



besar di Australia, Jepang, Inggris dan 
Amerika Serikat.       
 
Pada tahun 1973, setelah ia menyadari bahwa 
pendapatannya sebagian besar bergantung 
pada para kolektor mancanegara yang 
mengumpulkan karya-karyanya, Madra 
membeli sebidang kecil tanah di Peliatan dan 
membangun bungalo pertama yang kemudian 
menjadi Ketut Madra Homestay. Selalu ada 
tamu yang menempati bungalo pertama 
Madra yang sederhana itu, yang terdiri dari 
tiga kamar dengan pemandangan sawah dan 
menghadap ke Samudera Hindia. Dalam 15 
tahun berikutnya, ia membeli lahan kering 
yang terletak disampingnya dan memperluas 
homestay-nya hingga menjadi ―tempat yang 
tenang untuk belajar tentang Bali‖ seperti 
yang ia memang harapkan. Istrinya yang 
kedua yang bernama Ni Wayan Konderi, putri 
dari orang yang menjual banyak tanahnya ke 
Madra, kemudian mengelola bisnis 
bungalonya, kadang-kadang dengan bantuan 
dari kerabatnya.  
 
Meskipun rumah pertama telah lama tidak 
diperbaiki, tamannya yang luas masih menarik 
bagi para penulis, musisi, seniman, dan para 
pelajar yang bekerja di Bali selama beberapa 
minggu atau beberapa bulan pada satu waktu. 
Taman yang luas itu juga menarik perhatian 
individu dan kelompok kecil yang sebagian 
besar adalah mahasiswa yang datang untuk 
belajar melukis, menari, memainkan gamelan, 
mengukir, yoga, meditasi, dan semua aspek 
budaya Bali yang menarik bagi wisatawan 
untuk mengunjungi pulau ini. Homestay itu, 
tutur Madra, ―membuka jendela ke negara 
Barat" yang kini telah mengantarkan seni 
lukisnya hingga menjadi perhatian para 
pengunjung dari tiga generasi. 
 

Karena telah mampu mencukupi kebutuhan 

hidupnya sejak usia muda, Madra pun dapat 
berfokus pada karyanya; pada akhir tahun 
1970-an, ia ingin lebih dari itu. Nyoman 
Kakul, seorang penari terkemuka dari desa 
Batuan yang mengagumi pemahaman Madra 
akan kisah-kisah yang diceritakan dalam 
sendratari (drama tari) Bali, mendorong 
Madra untuk belajar menari. Pada usianya 
yang ke-41 (30 tahun lebih tua daripada usia 
kebanyakan penari Bali ketika belajar menari 
pertama kali), Madra minta tolong pada anak 
Kakul yang bernama Ketut Kantor untuk 
mengajarkannya topeng keras, peran perdana 

menteri yang keras dan tegas di istana raja. 
Karena ia telah benar-benar akrab dengan 
sendratari dan sifat-sifat para karakter 
sebelum pelajaran pertamanya, Madra pun 
segera dapat menari di depan para penonton 
sebulan kemudian pada odalan di Pura Desa di 
Batuan. Pertunjukannya berjalan dengan baik, 
―lega,‖ tuturnya, ―karena Pura Batuan 
menetapkan standar yang tinggi, dan bahkan 
penari yang paling berpengalaman pun 
merasa gugup tampil di sana.‖  
 

 
Madra tahun 2000 dengan tinta melukis sebuah 
umbul-umbul naga atau ular,  yaitu sebuah spanduk 
berbentuk segitiga yang tinggi ramping yang didirikan 
saat odalan di pura. 
 

 
Di Pura Dalem Gde di Banjar Kalah, Peliatan, 
Madra menatap topeng sebelum memainkan peran 
topeng Tua. 

 
Tarian, tutur Madra, adalah pelengkap yang 
hampir sempurna bagi hidupnya sebagai 
seorang pelukis. Memainkan peran dalam 
pertunjukan yang selama ini hanya ia tonton 
dan lukis memberinya wawasan baru untuk 
mendalami karakter dan lebih memahami sifat 
spiritual dan luhur dari kedua jenis 
pekerjaannya. Ia dikenal di kalangan 
masyarakat Bali sebagai orang yang ahli 
dalam memerankan dalem, yang merupakan 
peran raja yang anggun hanya dapat 
diperankan dengan baik oleh segelintir orang, 
dan untuk perannya sebagai topeng Tua, 
tarian lain yang tanpa suara di mana bahasa 



tubuh seorang lelaki tua yang lemah dan 
kadang-kadang lekas marah menciptakan 
humor. Ia juga bermain dalam Bondres yang 
jenaka, yang diperankan dengan topeng yang 
hanya menutupi sebagian wajah yang 
memungkinkan karakter-karakter kocak 
seperti badut untuk terlibat dalam permainan 
kata dan sahut-menyahut yang cerdas dan 
nakal. 
 

 
 
3. Upacara Penghormatan Topeng di Pura 

 
Madra, yang belajar tari topeng pada usia 41, dikenal karena 
kemampuannya membawakan topeng dalem, yang diperankan 
dengan menggunakan topeng putih seperti tampak pada 
bagian tengah lukisan tahun 1989. Lukisan ini 
menggambarkan suatu keadaan di pura pada hari ketika 
topeng-topeng ini dihormati dengan doa dan persembahan. 
 
3. Upacara Penghormatan Topeng di Pura / Tumpek 
Wayang / Ketut Madra, Peliatan / Akrilik dan tinta pada 
kertas, 1989, 43,5 x 54,5 cm / Koleksi David Irons  

 
Madra memainkan juga peran-peran ini 
bersama dengan kelompok gamelan Tirta Sari 
di Peliatan, dan telah melakukan tur bersama 
mereka ke Jakarta dan Jepang. Untuk menjadi 
anggota penuh Tirta Sari, ia harus menjadi 
seorang pemain musik juga. Pemimpin 
kelompok itu mengajaknya untuk mempelajari 
rebab, kecapi dua senar dalam ansambel 
gamelan. Seorang teman memberinya rebab 
dan kaset musik solo. Saat mengetahui bahwa, 
ia telah belajar dasar-dasar permainan dengan 
meniru isi kaset tersebut, pemimpin Tirta Sari 

memintanya untuk membeli rekaman rebab 
dengan gamelan lengkap - dan Madra segera 
menjadi Pemain ―alat musik senar‖ dalam 
kelompok itu.    
 

Dalam, mengolah tradisi wayang kuno, 

Madra nampak menonjol karena 
kemampuannya menggabungkan tradisi lama 
dan baru. Sebagai seorang pencipta yang 
sukses dalam penafsiran modern legenda-
legenda pewayangan untuk khalayak 
internasional, ia juga dikenal oleh orang-
orang sekitarnya sebagai seorang seniman 
ulung yang melukiskan cerita-cerita 
tradisional untuk pura-pura di desanya.   
 
Di Bali, setiap warga memiliki kewajiban-
kewajiban tertentu untuk menjalankan tugas 
di masyarakat yang diatur oleh dan dilakukan 
dengan sukarela untuk banjar masing-masing. 
Mereka yang memiliki keterampilan tingkat 
tinggi dalam melukis dan mengukir sering 
menyumbangkan keahlian mereka untuk 
pura-pura di banjar tersebut. Pada tahun 1997 
saat perbaikan di Pura Dalem Gde di Peliatan, 
Madra bekerja selama berbulan-bulan untuk 
menciptakan tujuh lukisan baru untuk tiga 
pelinggih utama pura. Ia juga memperbaiki 
dan memasang kembali dua lukisan yang 
dibuat sebelum Perang Dunia II di pura 
tersebut, termasuk satu lukisan oleh gurunya 
Tjokorda Oka Gambir.  
 
Menciptakan karya seni sakral yang baru 
untuk sebuah pura di Bali sering merupakan 
suatu pekerjaan bersama. Setelah menentukan 
dimana lukisan-lukisan baru tersebut akan 
diletakkan di pura, Madra memutuskan cerita 
yang tepat dan menggambar sketsa awal 
dengan tinta. Untuk beberapa lukisan dalam 
restorasi tahun 1997, ia dibantu adik laki-
lakinya yang bernama Ketut Madri dan anak 
laki-lakinya Made Berata, yang menambahkan 
arsiran dan warna di bawah arahannya.  
 
Salah satu dari lukisan-lukisan ini, dikelilingi 
oleh persembahan saat odalan baru-baru ini, 
ditampilkan di bagian dalam sampul belakang 
katalog ini. Lukisan-lukisan Madra juga 
menghiasi Pura Desa, dan Pura Puseh di 
Peliatan dan pura kecil di balai Banjar Kalah. 
Di Pengosekan, di mana ia menghabiskan 
masa mudanya, karyanya ditampilkan dalam 
Pura Taman Limut, tepat di seberang jalan 
dari rumah tempat ia dibesarkan, yang 
sekarang adalah rumah adiknya. 



 
Di rumahnya pada bulan Juni tahun 2011, Ketut Madra bersama istrinya Wayan Konderi dan anaknya 
Made Berata. 
 

Madra terkadang menyebut diri sebagai 

―pelukis wayang terakhir.‖ Di daerah Ubud 
tidak ada orang lain yang menyaingi 
pengetahuannya tentang cerita pewayangan 
dan kemampuannya untuk menuangkan 
cerita-cerita itu melalui goresan yang tegas 
dan sederhana. Jika ditanyakan lagi apakah 
dia benar-benar adalah pelukis wayang yang 
terakhir, ia siap mengakui bahwa ada pelukis-
pelukis wayang di daerah lain di Bali, dan 
bahwa seniman-seniman muda Ubud yang ia 
tidak tahu mungkin muncul, atau bahwa 
anaknya yang bernama Made Berata mungkin 
suatu hari nanti kembali ke seni lukis wayang 
dari pekerjaan purna waktunya sebagai guru 
dan penata di perguruan tinggi seni di 
Denpasar.  
 
Namun, pertunjukan wayang kulit, tuturnya, 
tidak lagi menarik bagi anak-anak muda 

sekarang dibandingkan ketika ia masih kecil. 
―Anak-anak muda tidak lagi mempelajari 
cerita-cerita wayang‖. Ada terlalu banyak hal 
lain yang menarik perhatian mereka seperti - 
TV, komputer, kehidupan modern. Jika 
seseorang ingin menjadi pelukis, seni lukis 
modern mungkin lebih mudah untuk 
dipelajari. Aturannya lebih sedikit.‖ Madra 
berkata, ia berharap pameran ini dapat 
menunjukkan kepada para seniman muda 
bahwa ada masa depan dari gaya lukisan 
tertua di Bali. ―Masih ada kehidupan dalam 
gaya tradisional. Jika seseorang ingin belajar, 
ada para dalang yang bisa menjawab 
pertanyaan-pertanyaannya seputar cerita 
wayang. Jika ada anak-anak, perempuan atau 
anak laki-laki yang memiliki semangat untuk 
membuat karya seni ini, saya masih bisa 
mengajarkan mereka." 

 
 
 
 
 
 
 



Dewa-Dewa dan Raksasa-Raksasa – serta Para Abdi Mereka 
 

 
 

4. Pemuteran Mandara Giri 
 
 
Dewa-dewa dan raksasa-raksasa untuk 
beberapa saat bekerja sama dalam mengaduk 
Samudera Susu untuk mendapatkan tirta 
amerta, air suci untuk hidup abadi. Para dewa 
menariki ekor Basuki, naga raksasa yang 
bertindak sebagai tali pengaduk, dan para 
raksasa menariki kepalanya. Sedangkan 
Bedawang Nala, seekor kura-kura raksasa 
yang menopang Gunung Mandara di atasnya, 
berperan sebagai poros putaran. 
 
Air memanas karena gesekan yang 
ditimbulkan; makhluk-makhluk dalam laut 
dan kepala seorang raksasa muncul dalam 
nyala api; Wisnu (bawah) menggunakan cakra, 
senjata miliknya yang berbentuk cakram 
untuk memburu Baruna, dewa laut, yang 
memrotes pelanggaran terhadap wilayah 
kekuasaannya. Daratan juga memanas, dan 
seekor harimau, babi hutan dan rusa terjebak 
di dalam api. Dewa badai Indra (tengah) yang 
sedang berada di puncak Gunung Mandara 
menggunakan bajra, senjata halilintarnya 
untuk menurunkan hujan agar api padam. 

Dari dalam air lautan yang berputar, kuda 
suci Ucaisrawa muncul dengan para dewi 
yaitu Dewi Sri, Dewi Uma, dan yang terakhir 
Dewi Danwantari yang memegang kendi 
berisi tirta amerta, yang lalu dirampas oleh 
para raksasa. Namun, para dewa bertekad 
untuk melindungi daya abadi yang dikandung 
tirta amerta itu dari kekuatan jahat. 
 
Pelukis-pelukis dari Kamasan di dekat 
Klungkung mungkin telah berkali-kali 
melukiskan kisah ini selama ratusan tahun. 
Versi ini adalah karya almarhum Mangku 
Mura, seorang pelukis yang terkenal dari desa 
ini yang karya-karyanya termasuk dalam 
koleksi lukisan wayang Anthony Forge di 
Museum Nasional Australia. Dua karyanya 
yang lain muncul di halaman 15 dan 47. 
 
4. Pemuteran Mandara Giri 
Mangku Mura (1920-1999), Kamasan 
Pewarna alami pada kain katun, 1973,  
142,5 x 130,5 cm 
Koleksi David Irons 

 
 



 
 

5. Brahma, Siwa, dan Wisnu dengan Sanghyang Widi dan Manubawa 
 
Gambar yang dibuat Ketut Madra tahun 1973 
ini menampilkan dewa-dewa utama dalam 
Hindu Bali – Brahma, Siwa, dan Wisnu 
(bawah, kiri ke kanan) dan Sanghyang Widi 
(tengah). Ia juga menyertakan karakter yang 
langka dalam seni lukis Bali: Manubawa, 
sebuah wajah yang menyerupai manusia di 
bagian atas lukisan, yang hampir tidak pernah 
disebutkan dalam wayang kulit ataupun 
tampak dalam karya seni pura. 
 
Madra menjelaskan, ―Manubawa tidak 
dihormati secara khusus, karena jika kita 
menghormati Siwa secara tidak langsung kita 
juga menghormati Manubawa karena ia 
bermanifestasi dalam wujud Siwa. Manubawa 

tidak memiliki tubuh karena ia adalah pusat 
dari segala sesuatu, seperti matahari. Atau 
awal dari segala sesuatu, seperti sebuah titik 
yang mengawali garis. Saya melihat 
Manubawa sebagai permulaan dari segala 
sesuatu, otak dari segala sesuatu. Bawa berarti 
wajah, dan saat saya menggambar manusia, 
saya akan mulai menggambar wajahnya lebih 
dulu.‖ 
 
5. Brahma, Siwa, dan Wisnu dengan Sanghyang 
Widi dan Manubawa 
Ketut Madra, Peliatan 
Tinta dan akrilik pada kertas, 1973, 29 x 53,5 cm 
Koleksi David Irons 

  
 
 
 



 

6. Dewa-Dewa Penguasa Mata Angin 
 

 
Dalam kosmologi Hindu 
Bali, setiap arah mata angin 
dijaga oleh seorang dewa, 
dan memiliki aksara suci 
dan warna simboliknya 
masing-masing. Berbagai 
senjata para dewa juga 
hadir, dan yang paling 
terkenal adalah senjata 
cakra milik dewa Wisnu, 
yaitu cakram bergigi 
runcing di sekeliling 
tepiannya yang tampak 
pada bagian atas lukisan. 
Pada lukisan langit-langit 
untuk bangunan kecil di 
pura atau rumah ini, letak 
Timur dan Barat terbalik 
karena lukisan dilihat dari 
bawah. 
Dewa tertinggi, yaitu 
Sanghyang Widi, terletak di 
pusat mandala kosmik, 
dikelilingi oleh motif-motif 
angin dan awan yang 

merupakan motif tradisional 
dalam seni lukis Kamasan. 
Para dewa yang menempati 
arah-arah mata angin 
dipercayai sebagai 
manifestasi Sanghyang 
Widi yang berbeda-beda. 
 
Sanghyang Widi, yang 
biasanya digambarkan 
sebagai sosok androgini 
yang telanjang dengan 
pancaran-pancaran 
menyerupai trisula yang 
muncul dari sudut-sudut 
anggota tubuhnya, kini 
lebih sering muncul dalam 
kesenian Bali modern, 
barangkali untuk 
menunjukkan bahwa agama 
Hindu, seperti halnya 
agama-agama lain yang 
diakui dalam UUD 1945 
negara Republik Indonesia, 
juga memiliki aspek 

monoteistik atau keimanan 
terhadap Tuhan yang Esa. 
 
6. Dewa-Dewa Penguasa Mata 
Angin 
Wayan Suweca, Kamasan 
Pigmen alami pada kain katun, 
1973, 126,5 x 132,5 cm 
Koleksi David Irons 

 

 
 
 
 



 

 
 

7. Brahma, Wisnu, dan Siwa 
 
Dalam kisah Linggodbhawa, Brahma (kiri) 
dan Wisnu (kanan) sedang berdebat tentang 
siapakah dari mereka dewa yang lebih sakti. 
Saat perdebatan bertambah sengit, mereka 
berdua mengambil wujud pamurtian 
penghancur yang memiliki banyak kepala dan 
tangan yang memegang berbagai senjata. 
Siwa membuktikan keunggulan spiritual dan 
fisiknya dengan mengambil wujud sebuah 
lingga atau bentuk falus raksasa dalam 
lingkaran cahaya keemasan yang memanjang 
dari pusat bumi ke tepi alam semesta. Brahma 
dan Wisnu, yang segera memahami tingginya 
kesaktian Siwa dan dibuat kagum olehnya, 
memutuskan untuk menghentikan perdebatan 
mereka.  
 
Ini adalah satu dari tiga lukisan dalam 
pameran ini karya Mangku Mura dari Banjar 
Siku, Kamasan. Karya-karya lain olehnya ada 
di halaman 12 dan 47. Ia dan Pan Semari 
(halaman 30 dan 38) bekerja dengan ayah Pan 
Semari, Pan Seken, dan sekelompok pelukis 
Kamasan untuk memperbaiki sejumlah 
lukisan langit-langit yang luar biasa di Bale 
Kerta Gosa di Klungkung pada tahun 1960. 
Pan Seken juga memimpin perbaikan lukisan 
sebelumnya pada tahun 1930. 
 
Desa Kamasan, di selatan Klungkung, tetap 
merupakan pusat yang penting dari seni lukis 
wayang Bali klasik. Selama berabad-abad, 
desa ini merupakan tempat bernaungnya 
sanggar-sanggar seni dan bengkel-bengkel 

pandai besi pada zaman kerajaan Gelgel 
dahulu kala dan kemudian Klungkung. 
Meskipun raja-raja Klungkung 
mempertahankan sebagian kekuasaannya di 
bawah pemerintahan kolonial Belanda, di 
bawah pemerintahan Republik Indonesia 
keluarga mereka hampir tidak memiliki 
kekuasaan. Kejayaan Kamasan surut seiring 
dengan surutnya masa kejayaan Klungkung 
dan hanya sebagian saja yang hidup kembali 
oleh pariwisata dan minat kaum cendekiawan 
mendekati paruh kedua abad ke-20. 
 
Lukisan wayang Kamasan mendapatkan lebih 
banyak perhatian dari para cendekiawan dan 
kolektor daripada lukisan wayang dari daerah 
lain di Bali, sebagian karena pertalian yang 
panjang antara desa Kamasan dengan 
keluarga senior kerajaan Klungkung, dan 
melimpahnya lukisan yang dihasilkan di sana 
sebelum dan selama masa penjajahan. Namun, 
seperti yang dijelaskan oleh Thomas Cooper 
dalam bukunya Sacred Painting of Bali (Orchid 
Press, 2005), seni lukis wayang pernah 
berkembang pesat di hampir setiap wilayah di 
Bali, terutama di dekat istana-istana kerajaan 
lainnya yaitu Bangli, Gianyar, Badung, 
Tabanan, Karangasem, dan Buleleng. 
 
7. Brahma, Siwa, dan Wisnu 
Mangku Mura (1920-1999), Kamasan 
Pigmen alami dan akrilik pada kayu, 1973, 75 x 
100 cm 
Koleksi David Irons 



 

 

8-10. Semara Membangunkan Siwa yang Sedang Bermeditasi 
 
Dalam lukisan pura yang dibuat sebelum 
Perang Dunia II ini, lima dewa – Indra, Bayu, 
Wisnu, Brahma, dan Yama (kiri ke kanan) 
dengan tiga menteri dan abdi-abdi mereka, 
Twalen dan Merdah (bawah) – meminta 
Semara, dewa cinta, untuk membangunkan 
Siwa dari meditasinya. Brahma menjelaskan 
bahwa Siwa harus bercinta dengan istrinya 
Giri Putri, yang kemudian akan melahirkan 
seorang putra yang takdirnya adalah untuk 
menghancurkan Nilarudaka, raksasa yang 
mengancam ketenteraman alam semesta. Istri 
Semara, Ratih (paling kiri), muncul untuk 
mengantisipasi bahaya yang mungkin timbul 
karena permintaan ini. 
 
Dalam lukisan dari tahun 1973 yang anonim 
(halaman 17, atas), Semara setuju untuk 
melaksanakan permintaan para dewa 
meskipun ia juga gentar akan bahaya 
membangunkan Siwa dari meditasinya yang 
dalam. Ia menembakkan anak panah asmara 
yang berkepala bunga ke Siwa (kiri atas), 
yang membangunkan sang dewa yang segera 
bereaksi dengan kemarahan. Murka oleh 
gangguan ilahi ini, ia mengambil wujud 
pamurtian-nya yang sangat menakutkan dan 
besar dan memusnahkan Semara dengan 
ledakan api. 
 
Tapi anak panah tersebut juga memberikan 
hasil yang diinginkan: Siwa segera dikuasai 
oleh keinginan untuk bersama dengan 
istrinya, yang kemudian mengandung anak 
yang kelahirannya telah diramalkan oleh para 
dewa. Selama pembuahan atau kehamilan 
(menurut sumber-sumber yang berbeda), Giri 
Putri menjadi takut akan Erawan, gajah yang 

sangat besar yang mengangkut Dewa Indra, 
dan anaknya Gana (Ganesa) lahir dengan 
kepala gajah. Ganesa menggenapi ramalan itu, 
yaitu tumbuh besar untuk membunuh 
Nilarudraka, dan ketenteraman dunia kembali 
pulih. Banyak lukisan Bali mengakhiri kisah 
ini di sini. 
 
Cerita berlanjut dengan gambar terbaru oleh 
Ketut Madra. Ratih, begitu mengetahui 
tentang kematian suaminya Semara oleh api 
suci Siwa, melemparkan dirinya ke dalam 
kobaran api itu dan juga habis terbakar. Para 
dewa, yang telah membujuk Semara untuk 
membangunkan Siwa, kini memohon kepada 
Siwa untuk menghidupkan kembali Semara 
dan Ratih. Siwa mengabulkan permintaan ini, 
namun menurut caranya sendiri. Tanpa 
mengembalikan Semara dan Ratih ke wujud 
fisik, ia menghidupkan kembali roh mereka 
untuk mengobarkan asmara antara pasangan 
kekasih. Lukisan Madra di atas kertas ini 
menampilkan reinkarnasi roh Semara dan 
Ratih. 
 
Bagian pertama dalam rangkaian lukisan ini 
adalah langsé, yaitu sebuah lukisan 
memanjang yang membentuk tirai atau kain 
lukisan yang dapat ditarik untuk menciptakan 
pembatas ruangan atau menutupi tempat 
tidur atau platform tinggi di paviliun. Kain 
cetak berwarna merah dan kuning di 
bawahnya menambah panjang lukisan ini, dan 
tirai akan membuka dan menutup begitu koin-
koin Cina di atasnya bergeser bersama kawat 
atau tali yang dirangkai melalui lubang di 
tengah koin-koin itu. 



 

 

 
  
Lukisan wayang biasanya dimulai dengan 
sketsa yang digambar dengan pensil. Dalam 
seni lukis Kamasan tradisional sebelum 
pertengahan abad ke-20, seniman mulai 
melukis dengan membuat sketsa dengan cat 
berwarna kuning kecokelatan (oker) yang 
terang pada kain katun yang dibuat dengan 
pati beras. Si seniman, atau terkadang seluruh 
keluarga yang bekerja secara bersamaan, 
kemudian menyapukan warna tersebut di 
dalam kerangka garis yang telah dibuat. 
Dalam kebanyakan lukisan Kamasan yang 
dibuat sebelum Perang Dunia II, warna-
warna yang digunakan berasal dari bahan-
bahan alami: coklat kuning dari tanah liat, 
hitam dari jelaga lampu minyak, biru dari 
daun indigo, oker dari bebatuan, merah dari 

pewarna merah terang yang diimpor dari 
China, dan putih dari tulang babi atau tanduk 
rusa yang dikalsinasi. Hijau, meskipun jarang 
digunakan, berasal dari pencampuran warna. 
Pigmen-pigmen tersebut ditumbuk dengan 
tangan dan dicampur dengan air kapur serta 
lem dari kulit ikan yang disebut ancur. 
 
Sketsa halus figur-figur wayang yang 
berwarna hitam dibuat di akhir proses 
melukis. Pada langkah terakhir, kain yang 
telah selesai dilukis dipoles dengan cangkang 
kerang. Saat ini, seperti halnya di daerah-
daerah lain di Bali, banyak seniman di 
Kamasan telah beralih ke cat yang dibuat 
pabrik. 
 

8. Semara Diminta oleh Para Dewa untuk Membangunkan 
Siwa yang Sedang Bermeditasi (halaman sebelah) 
Anonim, mungkin dari Kamasan 
Pewarna alami pada kain katun dengan koin-koin Cina 
yang dirangkai di bagian atas dan kain cetak berwarna 
merah dan kuning di bagian bawah, dari sebelum 
Perang Dunia II, 166 x 170 cm 
Koleksi David Irons 
 
9. Semara dan Siwa 
Anonim, dari Kamasan 
Pewarna alami pada kain katun, 1973, 159 x 86,5 cm 
Koleksi David Irons 
 
10. Semara dan Ratih 
Ketut Madra, Peliatan  
Akrilik dan tinta pada kertas, 2013, 57 x 57 cm 
Koleksi Ketut Madra 

 



 

11-12. Sanghyang Aji Saraswati 

 
Sanghyang Aji Saraswati, dewi pengetahuan, 
pembelajaran, kebudayaan, ilmu, dan 
kesenian, tampil dalam pose tampak muka 
yang telah menjadi ciri khasnya dalam 
gambar dari tahun 1973 ini dan dalam lukisan 
di atas kanvas dari tahun 2011 yang ada di 
halaman sebelah, keduanya oleh oleh Ketut 
Madra. 
 
Dalam gambar ini, Saraswati diperlihatkan 
bersama dua angsa, suatu penggambaran 
berbeda dibandingkan dengan pola tradisional 
yang menampilkan Saraswati sedang 
menunggangi seekor angsa, seperti tampak 
dalam lukisan yang lebih baru pada halaman 
sebelah. Dalam lukisan ini ia membawa 
sebuah rebab, alat musik berdawai khas Bali 
dalam orkestra gamelan, yang melambangkan 
musik dan bahasa, sebuah buku dari daun 
palem atau lontar yang melambangkan 
pengetahuan, sebuah bunga teratai yang 
melambangkan pencerahan, dan seuntai 
manik-manik yang melambangkan 
pengetahuan yang kekal. Dalam gambar ini, ia 
membawa tiga simbol budaya – seruling, 
lontar, dan pena bulu yang melambangkan 
tulisan, sedangkan simbol yang keempat 
berupa sikap tubuh atau mudra yang 
menandakan kesehatian. Sejak Madra mulai 
memainkan rebab untuk gamelan Tirta Sari di 
Peliatan, simbol ini muncul lebih sering 

sebagai simbol musik dalam lukisan-lukisan 
Saraswatinya. 
 
Gambar Saraswati dapat memberikan berkah 
bagi semua kegiatan budaya, seni, ilmu 
pengetahuan atau pendidikan. Kendaraan atau 
wahana angsanya, juga dikaitkan dengan 
Brahma yang merupakan suami Saraswati, 
melambangkan keanggunan, keindahan dan 
kebijaksanaan. Hari Raya Saraswati menandai 
akhir dari siklus ritual 210 hari di Bali. Pada 
salah satu hari raya yang paling meriah di Bali 
ini, buku-buku, naskah dan benda-benda 
pendidikan dan kebudayaan lainnya 
diletakkan di pura-pura keluarga, sekolah-
sekolah, dan perpustakaan untuk menerima 
berkah dari sang dewi, dan ia menerima 
persembahan berupa nasi, buah-buahan, kue, 
buah pinang, dan air suci. 
 
11. Sanghyang Aji Saraswati 
Ketut Madra, Peliatan 
Tinta pada kertas, 1973, 30 x 39 cm 
Koleksi David Irons 
 
12. Sanghyang Aji Saraswati 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik pada kanvas, 2012, 50 x 70 cm 
Koleksi Ketut Madra 

 



 
 
 



13-17. Parekan – Twalen & Merdah dan Delem & Sangut 
 
Twalen dan Merdah, dua abdi (parekan) para 
dewa dan kekuatan baik, serta rekan-rekan 
mereka yang sebanding, Delem dan Sangut, 
yang melayani kekuatan jahat yang gelap, 
dikenal akrab oleh semua orang Bali. Mereka 
adalah si dungu yang baik hati, si tukang 
banyol, si penipu yang lihai, dan sesekali 
bertindak sebagai para penasihat yang 
bijaksana bagi para dewa dan raksasa yang 
mereka layani; mereka semua mungkin 
merupakan keturunan langsung dari roh-roh 
leluhur orang Bali dari kepercayaan animisme 
zaman dahulu. Seiring waktu, mereka 
disertakan sebagai karakter pengawal dalam 
agama yang dominan, dan dalam kisah-kisah 
legenda sebagai peran-peran yang sekunder, 
tetapi tetap penting. 
 
Melalui komentar-komentar yang seringkali 
kasar dan sindiran-sindiran dari para abdi 
yang jenaka inilah hampir semua orang Bali 
mengikuti aksi pertunjukan wayang kulit, 
karena hanya karakter-karakter ini yang yang 
berbicara dalam bahasa yang akrab dengan 
penonton, dibandingkan dengan bahasa Kawi 
klasik atau Jawa Kuno yang digunakan oleh 
karakter-karakter yang lebih berkuasa yaitu 
para dewa dan raksasa. Meskipun bersifat 
jenaka, mereka sangat dihormati. Cerdik, 
bersemangat dan kuat (meskipun terkadang 
cepat mundur), mereka merupakan 
perwujudan dari kearifan kolektif rakyat biasa. 
Mereka ada di antara karakter-karakter yang 
paling populer dalam cerita rakyat Bali, dan 
muncul di banyak lukisan dalam pameran ini. 
 
Pada halaman sebelah, dua pasang lukisan 
pada kertas yang disandingkan karya Madra, 
yang menggambarkan Twalen (14) dan 
Merdah (15) serta Delem (16) dan Sangut 
(17), menampilkan keempat parekan ini 
dengan keempat dewa Hindu yang mereka 
layani. Twalen, karakter yang kreatif dan 
impulsif, digambarkan sebagai inkarnasi dari 
dewa tertinggi Sanghyang Widi; Merdah, 
anaknya, yang pemberani dan lebih serius 
daripada ayahnya, berkaitan dengan 
Mahadewa. Demikian pula, sifat Delem yang 
kasar berasal dari Brahma, sedangkan adik 
laki-lakinya Sangut membawa pengaruh sifat 
Wisnu yang mengimbangi kekasaran Delem 
itu. 
 

Keempat lukisan kecil ini, yang dibuat di awal 
tahun 2011, adalah karya-karya yang pertama 
dalam rangkaian lukisan karya Madra yang 
menjelajahi karakter dan sifat dari keempat 
parekan ini. Sebelum memulai rangkaian 
lukisan ini, Madra berkonsultasi dengan 
dalang Wayan Wija dari Peliatan tentang 
hubungan masing-masing abdi dengan dewa 
yang dilayaninya. 
 
Dalam gambar (13) yang dibuat tahun 1992 
milik Museum ARMA di bawah ini, Madra 
berkata ia telah membayangkan asal-usul 
Twalen dan Siwa (kiri) – dikandung oleh 
Sanghyang Widi (kanan atas), yang 
menciptakan penguasa-penguasa langit dan 
bumi. Bayi di sebelah kanan, Manikmaya, 
menjadi dewa Siwa; bayi yang lain di sebelah 
kiri, Ismaya, menjadi Twalen, yang mewakili 
seluruh umat manusia. 
 

 
13. Sanghyang Widi, Siwa dan Twalen (kiri) 
Ketut Madra, Peliatan 
Tinta pada kertas, 1992, 40 x 28 cm 
Koleksi ARMA Museum 15. 
 
14. Twalen dan Sanghyang Widi (kanan atas) 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik dan tinta pada kertas, 2011, 38 x 55 cm 
Koleksi Ketut Madra 
 
15. Merdah dan Mahadewa (kiri atas) 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik dan tinta pada kertas, 2011, 38 x 55 cm 
Koleksi Ketut Madra 
 
16. Delem dan Brahma (kiri bawah) 
Ketut Madra, Peliatan 
Tinta akrilik pada kertas, 2011, 38 x 55 cm 
Koleksi Ketut Madra 
 
17. Sangut dan Wisnu (kanan bawah) 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik dan tinta pada kertas, 2011, 38 x 55 cm 
Koleksi Ketut Madra 



 
 

 
 
 
 
 
 



 
 
18-19. Iswara 
 

 
Dalam lukisan-lukisan ini, Madra 
menghadirkan dua versi Iswara, dewa 
penguasa mata angin Timur. Dalam lukisan di 
sebelah kiri, Madra melukiskan Iswara 
dengan latar belakang kekayonan, yaitu 
wayang kulit berupa pohon kehidupan yang 
muncul paling awal di layar untuk 
memberitahu penonton bahwa pertunjukan 
wayang kulit akan segera dimulai. Madra 
telah menggambarkan Iswara dengan banyak 
atribut yang merupakan karakterisitik Siwa 
dalam gambar ini – mata ketiga, empat 
lengan, cemara di satu tangan, tasbih/genitri 
di tangan yang lain, hiasan kepala dan banyak 
lagi – dan berkata bahwa ia biasanya berpikir 
tentang Iswara sebagai manifestasi dari Siwa. 
 
Konfigurasi pamurtian Iswara di sebelah 
kanan (19) adalah, dengan meminjam 
perkataan Colin McPhee, almarhum komponis 
dan musikolog dari Kanada: "sosok berkepala 

banyak yang melambangkan kemurkaan yang 
transendental, suatu wujud yang bisa diambil 
bahkan oleh dewa yang mulia." Karakter-
karakter ini muncul dalam pameran ini dalam 
lukisan-lukisan karya berbagai seniman. Di 
sini, Madra melukiskan sosok berkepala lima, 
yang masing-masing dari kedelapan 
tangannya memegang senjata jimat yang 
berbeda yang berkaitan dengan para dewa 
penguasa mata angin (lihat halaman 14). 
 
18. Siwa Mahaswara 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik dan tinta pada kertas, 2011, 38 x 55 cm 
Koleksi Ketut Madra 
 
19. Pamurtian Iswara 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik dan tinta pada kertas, 2011, 38 x 55 cm 
Koleksi Ketut Madra 

 
 
 



 
 

20-23. Kisah Kala Rahu 
 
 
Empat lukisan selanjutnya karya Ketut Madra 
menceritakan kisah Kala Rahu, raksasa yang 
cerdik dan serakah, yang menyamar sebagai 
dewa untuk bisa masuk ke surga untuk ikut 
mengambil bagian dari air suci keabadian 
(tirta amerta). Saat para dewa berkumpul 
untuk minum air suci tersebut, masing-
masing mengambil setetes air suci dengan 
daun kecil, tetapi Kala Rahu menggunakan 
daun yang jauh lebih besar. 
 
Ratih, dewi bulan, melihat tipu muslihat itu 
dan memperingatkan Wisnu. Kala Rahu 
minum, tapi sebelum air suci itu sempat 
mengalir dari mulut ke tenggorokannya, 
Wisnu melempar cakra-nya dan memenggal 
kepala Kala Rahu. 
 

Akibatnya, hanya kepalanya yang tetap abadi. 
Ia bersumpah untuk membalas dendam pada 
Ratih, berjanji untuk menelannya. Namun, 
setiap kali Kala Rahu mencoba melakukannya, 
sang dewi selalu kembali muncul dari 
kepalanya yang terpenggal (inilah penjelasan 
tentang gerhana bulan). 
 
Pada lukisan pertama dari keempat lukisan ini 
(atas), Ketut Madra menempatkan Kala Rahu 
di tengah-tengah pertemuan di surga itu. 
Selagi ia mengangkat daun yang besar itu ke 
mulutnya, Ratih (kanan atas) memberikan 
peringatan dan Wisnu bersiap-siap untuk 
melemparkan senjatanya. 
 
20. Kala Rahu Mulai Minum Tirta Amerta 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik pada kanvas, 1973, 79 x 99 cm 
Koleksi David Irons 

 



 
 
Dua karya berikutnya (atas), yang dilukis 
pada tahun 1971 untuk pura keluarga Madra, 
menggambarkan kejadian selanjutnya dalam 
kisah tersebut. Dalam lukisan di sebelah 
kanan, Ratih (tengah kiri) memberikan 
peringatan dan Wisnu (paling kanan) 
melepaskan cakra-nya. Dalam lukisan di 
sebelah kiri senjata tersebut telah memenggal 
kepala Kala Rahu. Saat ia naik ke langit, 
raksasa yang marah dan terkalahkan itu 
bersumpah untuk melakukan balas dendam 
tanpa henti pada Ratih. 
 
Dalam lukisan keempat pada rangkaian ini 
(halaman sebelah), kepala Kala Rahu yang 
abadi tetapi tanpa tubuh itu kembali untuk 
menggenapi ancamannya sementara Ratih 
menanti gerhana dirinya sambil tersenyum 
tenang. Adegan terakhir dari kisah Kala Rahu 
ini telah dilukis dan dilukis ulang oleh 
seniman-seniman Bali selama beberapa 
dasawarsa terakhir. 
 
Ketika pura keluarga Madra direnovasi 
beberapa tahun yang lalu, lukisan-lukisan 
lama di atas disingkirkan dan diganti dengan 

lukisan-lukisan yang baru dibuat dengan 
cerita yang sama – cerita favorit Madra. 
Arsitektur tradisional Bali yang terbuka 
seringkali membuat karya seni di pura terkena 
sinar matahari, angin, hujan dan digerogoti 
makhluk-makhluk kecil berkaki empat dan 
enam. Meskipun beberapa karya seni pura 
dari akhir abad ke-18 dan awal abad ke-19 
yang terawat baik dapat ditemukan di 
museum-museum di Belanda dan Jerman, 
pada umumnya, lukisan-lukisan pura yang 
sudah tua di Bali hanya diganti dengan yang 
baru begitu mereka usang. Lukisan-lukisan 
yang secara tetap dipasang jarang berumur 
lebih lama dari 40 tahun atau lebih. 
 
21. Lukisan Pura Kala Rahu 1 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik pada kanvas, 1971, 69 x 83 cm 
Koleksi Ketut Madra 
 
22. Lukisan Pura Kala Rahu 2 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik pada kanvas, 1971, 69 x 83 cm 
Koleksi Ketut Madra 

 
 
 
 
 
 



 
 

23. Kala Rahu dan Ratih 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik pada kanvas, 1973, 57 x 39,5 cm 
Koleksi David Irons  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

24-25. Siwa, Gana, dan Giri Putri 
 
Berpura-pura sakit, Siwa meminta istrinya 
Giri Putri (Putri Gunung) untuk turun ke 
bumi dan kembali dengan susu dari seekor 
sapi yang istimewa, yang akan 
menyembuhkannya. Saat sedang melakukan 
apa yang diminta, Giri Putri segera 
menemukan seorang pemuda tampan dengan 
sapi yang dimaksud, tetapi pemuda itu 
menolak permintaannya kecuali ia setuju 
untuk bercinta dengannya. Awalnya Giri 
Putri menolak, namun ia akhirnya menyerah, 
tetapi hanya melalui kontak fisik dengan 
pergelangan kakinya, dan ia tidak pernah 
menyadari bahwa si gembala sapi itu adalah 
Siwa sendiri yang sedang menyamar.  
 
Saat kembali ke surga dengan susu itu, ia 
dihadang oleh Siwa, yang tidak mau 
menerima bentuk kompromi apapun meskipun 
dilakukan untuk maksud yang baik. Siwa 
bertanya pada putra mereka Gana (Ganesa) 
bagaimana ia memperoleh susu tersebut. Gana 
berkonsultasi dengan sebuah naskah lontar 
magis yang dapat membuatnya melihat masa 
lalu dan meramalkan masa depan, dan 
memberitahu Siwa tentang perselingkuhan 
istrinya. Giri Putri sangat marah dan 
menyerang anaknya dalam wujud pamurtian-
nya, yang ditampilkan di sini sebagai karakter 
Rangda yang menyerupai seorang penyihir, 
yang terkenal dalam banyak cerita rakyat 
Bali. Siwa membuang Giri Putri ke bumi 
sebagai Durga untuk hidup di antara orang 
mati di dalam kuburan. 
 

Ini adalah satu dari tiga pasang lukisan dalam 
pameran ini di mana baik Ketut Madra dan 
Gusti Ketut Kobot telah melukiskan cerita 
yang sama menggunakan komposisi yang 
serupa dengan karakter-karakter yang sama. 
Palet warna Kobot yang lebih gelap 
memberikan nuansa yang lebih kelam, 
sedangkan penggunaan warna-warna cerah 
yang leluasa pada lukisan Madra memberikan 
suasana meriah yang mengingatkan pada 
kostum dan topeng drama tari Bali. Dua 
pasangan lukisan Madra dan Kobot yang lain 
ada di halaman 51 dan 52, dan 59 dan 61. 
 
Para ahli seni lukis Bali kadang-kadang 
mengasumsikan bahwa Madra adalah murid 
Kobot. Lahir dengan jarak satu generasi, 
keduanya merupakan pelukis wayang dari 
Pengosekan, dan keduanya adalah murid 
Tjokorda Oka Gambir — Kobot pada tahun 
1930-an, dan Madra di akhir tahun 1950-an 
dan awal 60-an. Madra mengenal dengan baik 
lukisan-lukisan Kobot, sangat menghormati 
karyanya, dan tentunya dipengaruhi olehnya. 
Seandainya Madra terus tinggal di 
Pengosekan dan tidak pindah ke Peliatan, 
mungkin akan sulit, jika tidak mustahil, 
baginya untuk menjadi seorang pelukis 
wayang, karena Kobot menjaga perannya di 
desa tersebut dengan ketat. 
 
24. Siwa, Gana, dan Giri Putri / Tenung Gana 
(Penyingkapan oleh Gana) 
Gusti Ketut Kobot (1917-1999), Pengosekan 
Akrilik pada kanvas, 1958, 51,4 x 71,4 cm 
Koleksi Museum Puri Lukisan 



 
 
25. Siwa, Gana, dan Giri Putri / Tenung Gana (Penyingkapan oleh Gana) 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik pada kanvas 1973, 45 x 65 cm 
Koleksi David Irons 

 
 



Wiracarita Ramayana 
 

26-31. Penculikan Sita 

Ramayana, epos Hindu yang agung, selalu 
menjadi sumber inspirasi rohani dan 
penuntun budaya di Bali. Ia adalah subjek dari 
ratusan pertunjukan wayang kulit dan dari 19 
lukisan dalam pameran ini, termasuk karya 
tertua dan beberapa karya yang lebih baru. 
 
Adegan-adegan Ramayana di atas, dilukis oleh 
Anak Agung Gambir Mas lebih dari 100 
tahun yang lalu, menampilkan adegan awal 
dari penculikan istri Rama, Sita. Di sebelah 
kanan, raja raksasa Rahwana 
menginstruksikan menterinya Marica untuk 
menjelma menjadi seekor kijang emas untuk 
mengumpan Rama agar menjauh dari Sita. 
Rama (kiri), didampingi Twalen abdinya (lihat 
hal. 20), tidak dapat menangkap kijang ajaib 
itu, dan membunuhnya. Saat Marica muncul 
keluar dari kijang  yang hampir mati itu, 
dengan napasnya sendiri yang sekarat ia 
meniru suara Rama dan memanggil adik 
Rama, Laksmana, untuk datang membantu 
Rama. 
 
Laksmana (kiri tengah), mencurigai adanya 
tipu muslihat, merasa enggan untuk 
melanggar perintah Rama untuk tidak 
meninggalkan Sita, tetapi Sita bersikeras 
bahwa Rama pasti berada dalam bahaya. Sita 
dengan marah menuduh Laksmana tidak setia, 
bahkan menyiratkan bahwa ia menginginkan 
kematian Rama karena ia ingin memiliki Sita 
untuk dirinya sendiri. Perhatikan bagaimana 
ia menuduh Laksmana melalui sikap 
lengannya yang terjulur ke depan dengan jari-
jari yang menunjuk, sikap yang juga 
digunakan oleh para penari untuk 
menunjukkan kemarahan, dan pengulangan 
sikap tersebut di bawahnya oleh hambanya 
yang ditujukan pada Merdah. 
 
Dalam versi lukisan dari tahun 1973 dengan 
cerita yang sama (halaman sebelah, atas), 

Nyoman Mandra dari Kamasan menampilkan 
Sita sedang meminta Rama untuk menangkap 
kijang emas (kiri bawah) dan Rama 
memberitahu Laksmana bahwa ia khawatir 
ada sihir yang sedang terjadi dan agar 
Laksmana menjaga Sita dengan sangat hati-
hati (kanan bawah). Panah Rama menyerang 
kijang itu (kanan tengah) dan Marica muncul 
dari hewan tersebut memanggil Laksmana 
(kiri tengah). Rahwana, didampingi abdi-
abdinya Delem dan Sangut, tiba dengan 
menyamar sebagai petapa miskin yang sedang 
berkelana (kiri atas), dan Sita mengizinkannya 
untuk mendekatinya. Laksmana segera 
diberitahu Rama bahwa dengan meninggalkan 
Sita, ia telah membiarkannya dalam bahaya. 
Penculikan Sita dimulai di kanan atas. Adegan 
terakhir ini menghadirkan cara khas lukisan 
wayang dalam memberikan kebebasan humor 
pada karakter-karakter parekan untuk 
memparodikan niat atau keinginan para 
tuannya (lihat halaman 20). 
 
Lukisan dari tahun 1973 karya Made Swacita 
(halaman sebelah, bawah) menampilkan 
pengaruh gaya dari Mandra. Bandingkan 
adegan-adegan di bagian bawah dengan 
adegan yang sama dalam lukisan Mandra di 
atas; di sebelah kiri, Sita menyapa Rahwana 
yang sedang menyamar, dan di sebelah kanan, 
Laksmana menyadari akibat dari mengabaikan 
permintaan Rama untuk tidak meninggalkan 
Sita. Gunung-gunung memberi perspektif 
yang tidak biasa untuk sebuah lukisan 
Kamasan, dan berfungsi sebagai pemisah 
antara adegan-adegan di daratan dan 
pertempuran di udara di atas selagi burung 
besar Jatayu mencoba untuk menyelamatkan 
Sita. 
26. Penculikan Sita (atas) 
Anonim, Anak Agung Gambir, Mas 
Pewarna alami pada kertas, sekitar 1910, 96,5 x 
54,5 cm /Koleksi David Irons 
 
27. Penculikan Sita (kanan atas)  
Nyoman Mandra, Kamasan/Pewarna alami pada 
kain katun, 1973, 58 x 70 cm /Koleksi David Irons 
 
28. Penculikan Sita  
Made Swacita, Kamasan  
Pewarna alami pada kain katun, 1973, 87,5 x 58,5 
cm / Koleksi David Irons 
 



 

 

 
 
 



 
  
Nyoman Mandra, sekarang berumur 60-an, 
saat ini mungkin adalah seniman yang masih 
aktif yang paling terkenal di Kamasan, desa 
yang telah menjadi pusat utama lukisan klasik 
di Bali selama ratusan tahun. Seperti ayah dan 
kakeknya serta banyak anggota keluarganya 
yang lain, Mandra telah menjalani karirnya 
dengan melukis dengan gaya wayang klasik 
Kamasan. Sebagai seorang guru, Mandra 
telah menanamkan standar yang lebih tinggi 
ke tiga generasi seniman muda Kamasan. Ia 
dan para pemimpin Kamasan lainnya sangat 
menyadari perlunya desa Kamasan untuk 
terus memproduksi karya yang lebih 
substantif daripada sekadar lukisan wayang 
untuk ―oleh-oleh‖ yang dilukis di atas batok 
kelapa dan topi dari anyaman bambu. 

 
Lukisan Pan Semari pada papan (atas) 
menampilkan urutan yang sama dari adegan-
adegan Ramayana seperti tiga lukisan pada 
halaman sebelumnya. Sebagai seniman yang 
seangkatan dengan Mangku Mura, Pan 
Semari sering memuat sajak-sajak dari cerita 
yang sedang disampaikannya dalam aksara 
Bali, terutama dalam karya-karyanya yang 
lebih lanjut. 
 
29. Penculikan Sita 
Pan Semari (1922-2000), Kamasan 
Pewarna alami dan lembaran emas pada 
papan, 1973, 58 x 70 cm 
Koleksi David Irons  
 



 
 
 
Lukisan Ketut Madra pada kertas (kiri atas) 
menampilkan kisah awal upaya penyelamatan 
oleh Jatayu. Burung itu, sambil melindungi 
Sita dalam pelukannya, bertarung dengan 
Rahwana dan wahananya, Wilmana. Setelah 
pedang Rahwana melukai sayap burung besar 
itu, Jatayu jatuh terluka parah ke tanah. Ia 
masih dapat hidup cukup lama untuk 
memberitahu Rama dan Laksmana tentang 
apa yang telah terjadi. Lukisan ini menangkap 
serta meringkas sejumlah gerakan bayangan 
pada layar dalam pertunjukan wayang kulit. 
 
Lukisan dari tahun 1968 (kanan atas) karya 
Anak Agung Gde Meregeg dari Padangtegal 
juga menampilkan upaya penyelamatan Sita 
dan menyertakan keempat karakter yang 
sama seperti dalam karya Madra. Meregeg, 
salah satu seniman Ubud yang belajar pada 
Walter Spies dan Rudolf Bonnet, melukis baik 

dengan gaya wayang tradisional maupun gaya 
realisme Bali yang dipengaruhi oleh para 
seniman Eropa di Ubud pada tahun 1930-an. 
Seperti Tjokorda Gambir, Meregeg 
mengalihkan hampir seluruh perhatiannya ke 
seni lukis wayang di kemudian hari. Dalam 
lukisan ini, karakter-karakternya tradisional, 
namun gambar awan dan burung-burungnya 
lebih alami. 
 
30. Jatayu Bertarung dengan Rahwana (kiri) 
Ketut Madra, Peliatan 
Tinta dan akrilik pada kertas, 1995, 35,8 x 50,8 cm 
Koleksi Ketut Madra 
 
31. Jatayu Bertarung dengan Rahwana 
Anak Agung Gde Meregeg (1902- 2000) 
Tempera pada kanvas, 1968, 50 x 80 cm 
Koleksi Ganesha, USA 

 
 
 
 
 
 



 
32-33. Wibisana Meninggalkan Rahwana untuk Bergabung dengan Rama 

 
Gambar-gambar yang berkaitan karya dua 
seniman dari pertengahan abad ke-20 ini 
menggambarkan adanya perbedaan pendapat 
di dalam keluarga Rahwana sementara tentara 
Rama mendekat. Dalam gambar yang pertama 
(atas) karya Ida Bagus Anom, Rahwana 
memaksa saudaranya Wibisana untuk 
meninggalkan keluarga setelah Wibisana 
menyarankan untuk mengembalikan Sita 
kepada Rama. Gambar yang kedua, oleh Anak 
Agung Gde Sobrat, menampilkan keheranan 
Rama, Laskmana, dan para pemimpin lain dari 
pasukan kera selagi Wibisana tiba untuk 
bergabung dalam pertempuran mereka 
melawan saudaranya. 
 
Gambar-gambar yang rumit ini adalah contoh 
yang baik dari karya yang dihasilkan dalam 

periode 20-30 tahun yang menandai transisi 
dari seni wayang Bali klasik ke interpretasi 
yang lebih modern terhadap legenda-legenda 
kuno. Sampai pertengahan abad ke-20, seni 
lukis wayang terus berlanjut dengan gaya 
formal yang tidak banyak berubah untuk 
disimpan di pura dan puri. Dimulai pada 
tahun 1930-an, para seniman mulai 
menafsirkan cerita-cerita lama dengan cara-
cara baru yang lebih sederhana. Pada 
praktiknya, mereka mungkin berfokus pada 
satu karakter, satu interaksi antara dua 
karakter, atau sebuah lukisan yang lebih kecil 
yang menampilkan hanya satu episode, bukan 
beberapa, dari cerita yang sebetulnya jauh 
lebih panjang. 
 



 
 

 
Ida Bagus Anom dan Anak Agung Gde 
Sobrat adalah bagian dari asosiasi seniman 
Pita Maha yang bekerja dengan Walter Spies 
dan Rudolf Bonnet di Ubud pada tahun 1930-
an. Karya mereka, yang hadir dalam banyak 
koleksi pribadi dan museum-museum di 
Eropa, berkisar pada tema-tema naturalistik 
dari seni lukis Bali modern, tetapi mereka 
tidak pernah sepenuhnya meninggalkan 
tradisi wayang, dan sering kembali melukis 
cerita-cerita yang akrab dikenal dari epos 
Hindu yang agung. 

 
32. Rahwana Memaksa Wibisana untuk Pergi 
Ida Bagus Anom (1898-1972), Taman, Ubud 
Tinta Cina dan ancur pada kertas, 1949, 30,2 x 41 cm 
Koleksi Museum Puri Lukisan 
 
33. Pertemuan Rama dan Wibisana 
Anak Agung Gde Sobrat (1917-1992),  
Padangtegal, Ubud 
Tinta Cina pada kertas, 1930, 59,1 x 46,3 cm 
Koleksi Museum Puri Lukisan 

 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

34. Hanoman dan Sita di Alengka 

 
Dalam lukisan ini, Ketut Madra 
menggambarkan peran sentral Hanoman 
yakni jenderal kera putih yang juga adalah 
pemimpin pasukan Wanara yang bersekutu 
dengan Rama dalam usahanya 
menyelamatkan Sita dari penawanan sang raja 
raksasa Rahwana. Atas permintaan Rama, 
Hanoman terbang ke Alengka untuk mencari 
Sita dan memberitahunya bahwa ia akan 
segera diselamatkan. Untuk menunjukkan 
siapa dirinya dan menghilangkan rasa takut 
Sita yang mungkin timbul ketika ia bertemu 
Hanoman maka Hanoman membawa cincin 
Rama.  
 
Peristiwa demi peristiwa terungkap dalam 
empat rangkaian cerita. Yang pertama 
(tengah atas) menunjukkan Hanoman yang 

sedang mengintai dari atas pohon untuk 
mencari tahu di mana Sita ditawan. Setelah 
Hanoman menemukan Sita (kiri atas), ia 
memberikannya cincin Rama dan ia pun 
dititipi sebuah cincin oleh Sita untuk 
diberikan kepada Rama suaminya. Hanoman 
yang tertangkap oleh pasukan Rahwana ini 
(kiri bawah) kemudian dibawa ke hadapan 
Rahwana (kanan atas) dan diikat dengan jerat 
ular. Tidak ditampilkan dalam lukisan ini 
bagaimana Hanoman melarikan diri dengan 
ekornya yang terbakar dan kebakaran besar 
yang ia buat di istana Rahwana. 
 
34. Hanoman dan Sita di Alengka 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik dan tinta pada kanvas, 1973, 135 x 94 cm 
Koleksi David Irons 

 

 

 

 



 

35. Misi Anggada Menghadap Rahwana 

Lukisan Ramayana ini dibuat oleh guru Ketut 
Madra yakni Tjokorda Oka Gambir dari 
Peliatan. Anggada, keponakan Hanoman yang 
masih muda, diminta membantu Rama sebagai 
utusan untuk menghadap raja raksasa 
Rahwana untuk berusaha membawa kembali 
Sita dari penawanan Rahwana di Alengka dan 
mencegah kematian-kematian yang dapat 
terjadi dalam pertempuran untuk 
membebaskan Sita.   
 
Adegan di bagian atas menunjukkan Anggada 
yang sedang berlutut menerima perintah dari 
Rama untuk menjalankan misinya sembari 
disaksikan oleh Hanoman, sang jenderal kera 
putih dan sang raja Sugriwa yang melihat dari 
tengah-tengah. Di kiri bawah, Rahwana yang 
tengah menaiki wahananya yang bernama 
Wilmana, binatang raksasa bersayap, 

menerima Anggada sebagai putra Subali yang 
adalah mantan gurunya, tapi Rahwana 
kemudian menghina pesan yang disampaikan 
Anggada. Perhatikan bagaimana Delem, 
hamba Rahwana meniru gerakan tuannya saat 
mengancam dalam interaksinya dengan 
Twalen yang mendampingi Anggada.  
 
Lukisan ini sangat lapuk dan mungkin telah 
dipasang di suatu desa atau pura keluarga di 
mana ia telah terpapar berbagai cuaca selama 
bertahun-tahun sebelum dipindahkan ke 
museum. 
 
35. Misi Anggada Menghadap Rahwana/Anggada 
Sang Utusan  
Tjokorda Oka Gambir (1902-1975), Peliatan 
Pewarna alami pada kanvas, 1930-an  
125 x 95 cm 
Koleksi Agung Rai Gallery 

 

 



 

36. Hanoman Bertempur Melawan Pasukan Rahwana 

Pada lukisan di atas karya Ketut Madra tahun 
1973, pasukan kera telah tiba di Alengka dan 
perang untuk membebaskan Sita dari 
penawanan sedang berlangsung. Sang 
jenderal kera Hanoman bertempur 
menghadapi putra Rahwana yang bernama 
Indrajit atau Meganada sementara Wibisana, 
Rama, dan Laksmana melihat dari bagian 
kanan atas dengan raja kera Sugriwa, dan 
jenderal Nala dan Nila tepat di bawahnya 
(kanan ke kiri). Di kiri atas, Rahwana 
menantang Rama tepat di depannya, 
sedangkan di bagian kiri bawah, parekan atau 
para hamba Delem dan Sangut tampaknya 
lebih dapat merasakan seburuk apa 
pertempuran dan perang yang sedang terjadi 
daripada raja mereka. Madra menggunakan 

berbagai palet warna dalam karya lukisannya. 
Kadang-kadang, seperti pada lukisan di atas, 
ia lebih suka warna yang menyerupai tokoh-
tokoh wayang kulit. Warna yang ia pakai 
mungkin lebih cerah mengingat warna topeng 
Bali dan kostum dalam drama tari 
menceritakan kisah-kisah wayang yang sama. 
Dan kadang-kadang baik dalam lukisan di 
atas kanvas dan menggambar di atas kertas, 
dia menekankan kualitas garis dengan hampir 
tidak menggunakan warna apapun sama 
sekali.  
 
36. Hanoman Bertempur Melawan Pasukan Rahwana  
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik pada kanvas, 1973, 89 x 98 cm  
Koleksi David Irons 

 



37-39. Rama dan Laksmana Diselamatkan oleh Garuda dari Senjata Nagapasa Milik Meganada 

Putra Rahwana yang bernama Meganada 
(Awan Petir), yang juga dikenal sebagai 
Indrajit memiliki kekuatan magis yang tiada 
bandingnya. Ia ikut bertempur melawan 
pasukan Rama yang sedang mendekat setelah 
kematian saudara-saudara laki-lakinya dan 
banyak raksasa lainnya. Megadana yang 
bersembunyi di balik awan menyerang 
dengan tiba-tiba hingga melukai Rama dan 
Laksmana ketika mereka mendekati benteng 
Alengka. Panah sakti nagapasa yang 
menyerupai bentuk laso ular membelit kedua 
bersaudara itu dan melumpuhkan mereka.  
 
Pasukan kera yang tak berdaya tanpa para 
pemimpin mereka nampak putus asa 
untungnya Garuda tiba memenuhi panggilan 
Wibisana, adik bungsu Rahwana yang telah 
bersekutu dengan Rama dan mengingatkan 
Rama bahwa ia adalah inkarnasi dari Wisnu. 
Garuda yang adalah wahana Wisnu dan 
musuh tak tertandingi semua naga 

membebaskan Rama dan Laksmana dari 
mantra senjata Meganada tersebut.  
 
Ketiga versi cerita ini berbeda dalam hal 
media yang digunakan untuk melukis mereka, 
tapi ketiganya mencakup karakter dan unsur 
ikonografi yang sama. Penggunaan warna 
yang terbatas dalam karya Madra di atas 
berbeda dengan variasi warna tradisional 
Kamasan yang ramai seperti pada lukisan 
Nyoman Rumiana tentang adegan ini 
(halaman 38, atas). Aksara Bali Pan Semari 
dari syair-syair Ramayana, dikombinasikan 
dengan bingkai papan dan daun emas dalam 
versinya (halaman 38, bawah), memberikan 
kesan yang lebih formal pada lukisannya.  
 
37. Rama dan Laksmana Diselamatkan oleh Garuda 
dari Senjata Nagapasa Milik Meganada 
Ketut Madra, Peliatan 
Tinta dan akrilik pada kanvas, 1973, 119 x 77 cm 
Koleksi David Irons 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

  
 

 

 

 

 
 
38. Rama dan Laksmana Diselamatkan oleh Garuda 
dari Senjata Nagapasa Milik Meganada 
Nyoman Rumiana, Kamasan 
Pewarna alami pada kain katun, 1973,  
122,5 x 80 cm 
Koleksi David Irons 
 
 
39. Rama dan Laksmana Diselamatkan oleh Garuda 
dari Senjata Nagapasa Milik Meganada 
Pan Semari (1922-2000), Kamasan 
Pewarna alami dan lembaran emas pada papan  
1973, 58 x 70 cm 
Koleksi David Irons 

 



 

40-41. Kumbakarna 

Menjelang bagian akhir wiracarita Ramayana, 
raksasa Kumbakarna yang adalah adik laki-
laki raksasa Rahwana terbangun dari tidur 
lelapnya untuk membela kerajaan Alengka 
dari tentara Rama yang makin mendekat. 
Kumbakarna adalah tokoh kompleks yang 
mengetahui bahwa tindakan Rahwana tidak 
adil, namun kesetiaannya pada keluarganya 
dan etikanya sebagai prajurit mengalahkan 
moralnya. Ia terjun ke medan perang 
menumbangkan banyak pasukan kera yang 
menyerangnya, mengalahkan raja kera 
Sugriwa sebelum akhirnya ia terbunuh oleh 
panah-panah Laksmana. Setelah melihat 
saudaranya yang sakti telah dikalahkan dan 
dibunuh, Rahwana mulai menyadari bahwa ia 
sendiri mungkin akan menghadapi 
kematiannya akibat perbuatannya. Dua karya 
dengan subjek yang sama ini berbeda dalam 
banyak hal tapi sama-sama dibuat dengan 
garis-garis halus yang mencirikan seni lukis 

Bali. Dikatakan bahwa seni lukis Bali terdiri 
dari 90 persen gambar. 
 

 
40. Kumbakarna 
Wayan Suweca, Kamasan 
Pewarna alami pada kain katun, 1973,   
99 x 87,5 cm 
Koleksi  David Irons 
 
41. Kumbakarna 
Ketut Madra, Peliatan 
Tinta pada kertas, 1973, 30 x 40 cm   
Koleksi David Irons 



 

42-44. Sita Menguji Kesuciannya dengan Api  

Perang ini berakhir, Rahwana dan 
pasukannya tertumpas habis, dan Sita bebas 
dari penawanannya namun kecewa 
mengetahui bahwa ia tak dapat lagi 
melanjutkan perannya sebagai istri Rama 
yang dipercaya, karena meskipun ia istri yang 
setia, kesuciannya tengah dipertanyakan 
karena kedekatannya dengan Rahwana. 
Merasa hancur dan tak berdaya, Sita 
memerintahkan Hanoman untuk 
mempersiapkan kayu bakar. Namun, saat ia 
melangkah ke dalam api, surga terbuka dan 
dewa Brahma dalam wujudnya sebagai Agni, 
dewa api, melindungi Sita dari kobaran api 
yang kemudian berubah menjadi kolam 
teratai.  
 
Madra sering melukis cerita ini. Ia selalu 
memvariasikan ukuran dan pengerjaan 
lukisannya untuk memberikan penekanan 
pada tokoh-tokoh utama Ramayana pada 
akhir ceritanya. Ia mengatakan bahwa ia 
menemukan kejujuran dan kesucian Sita 
sebagai salah satu pelajaran yang paling 
mengharukan dalam cerita Ramayana. 
Lukisan kanvas yang lebih besar di atas 
selesai dikerjakan pada tahun 2012, lukisan 
yang lebih kecil di bagian atas pada halaman 
sebelah dibuat tahun1973.  
 

Pan Suda tetap setia pada kaidah seni lukis 
tradisional Kamasan saat melukis cerita yang 
sama (40). Karyanya juga menyampaikan 
kepiluan dalam peristiwa pada kisah ini. Tidak 
ada figur yang berdiri kaku; objek-objek 
dalam lukisan seolah bercerita. 
 
Banyak seniman Kamasan telah melukis 
bagian kisah ini selama bertahun-tahun. 
Meniru adalah tradisi yang dianggap sah-sah 
saja di desa itu, dan sebuah lukisan yang 
dikagumi dan dianggap berhasil dapat ditiru 
berulang kali selama beberapa generasi 
dengan hanya sedikit perubahan. 
 
42. Sita Menguji Kesuciannya dengan Api/Sita Satya (atas) 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik pada kanvas, 2012, 
250 x 120 cm 
Koleksi Ketut Madra 
 
43. Sita Menguji Kesuciannya dengan Api/Sita Satya 
(kanan atas) 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik dan tinta pada kanvas, 1973, 129 x 81 cm 
Koleksi David Irons 
 
44. Sita Menguji Kesuciannya dengan Api/Sita Satya 
Pan Suda, Kamasan 
Pewarna alami pada katun, 1973,  
134 x 89,5 cm 
Koleksi David Irons 

 

 



 

 

 

 

 

 



Malat, Mahabharata, dan Kisah-Kisah Lain 

 
45-47. Kisah-kisah Malat dengan Pangeran Panji  

Buku karangan Thomas L. Cooper yang berjudul 
Sacred Painting in Bali (Orchid Press, 2005) 
dimulai dengan kata-kata "Panji telah tiada: tradisi 
pada masa transisi."   
 
Pangeran Panji adalah sosok pahlawan dalam 
semua jenis pertunjukan wayang, sendratari dan 
lukisan klasik Bali yang disebut Malat yang 
berlangsung dari abad ke-15 ke sampai dengan 
abad ke-20 dan kemudian benar-benar lenyap. 
Cooper mengutip wacana seorang dalang Bali 
yang sepuh yang menjelaskan bahwa "meskipun 
Malat telah menjadi favorit kaum bangsawan, 
Malat tidak pernah menembus hati rakyat." Jadi 
ketika perlindungan kerajaan Bali terhadap seni 
mulai melemah di bawah penjajahan bangsa 
Belanda dan menghilang dengan munculnya 
Indonesia yang modern, Panji pun telah tiada – ini 
hanya satu dari banyak contoh perubahan yang tak 
terelakkan dalam kesenian tradisional Bali.  
 
Panji hidup pada lukisan-lukisan di bagian atas 
pada dua halaman ini. Adrian Vickers, dalam 
bukunya yang berjudul Journeys of Desire (KITLV 
Press, 2006) yang merupakan karya definitif dalam 
bahasa Inggris tentang cerita Malat, 
mengidentifikasi dua lukisan ini masing-masing 
sebagai Panji pada Pesta Perayaan di Gegelang 
dan sebagai lukisan macangkrama (menuju puncak) 
yang menunjukkan Panji yang sedang berkelana di 
pegunungan. 
 
Lukisan pertama (atas) menggambarkan Panji 
yang sedang duduk di bagian kanan atas di kedua 
adegan, mengenali para pemain dan menonton 
pertunjukan wayang dan perayaan tari di Kerajaan 
Gegelang. Adegan dalam wayang kulit Ramayana 
(tengah atas) menunjukkan peristiwa ketika Jatayu 
berusaha menyelamatkan Sita dari Rahwana yang 
baru saja menculiknya dari Rama dan sekarang 
melarikannya (lihat halaman 4-5 dan 28-31). 
Pertunjukan musik dan tari di bagian bawah 
memperlihatkan corak yang manis, yang 
merupakan ciri dari estetika tradisional Bali yang 
sering diiringi. Sebagaimana sering terjadi, pada 

lukisan ini ciri ini juga bercampur dengan 
sentuhan humor dalam karikatur para pemain 
musik dan tokoh-tokoh pendukungnya yang 
berasal dari kasta yang lebih rendah. 
 
Di bagian atas di halaman sebelah, Panji sedang 
mengejar Putri Rangkesari. "Di bagian kiri 
bawah," Vickers menulis dalam email-nya baru-
baru ini, "Prabu Melayu dan istri-istrinya dengan 
Rangkesari pergi ke pegunungan, sementara Panji 
(kanan bawah) bertemu dengan para pengikutnya, 
yang melaporkan peristiwa ini kepadanya. Di 
bagian kanan atas terdapat gua di mana Panji dan 
para pengikutnya telah tinggal. Kemudian Panji 
menulis surat dan melemparkannya ke dalam air, 
di mana Rangkesari (bagian tengah) 
menemukannya. Di bawah adegan saat Panji 
menulis surat, Panji memainkan alat musik yang 
disebut 'guntang' dalam teks Malat. Dan kemudian 
akhirnya, sisi kiri, Panji dan Rangkesari bertemu, 
yang mana kami orang Australia dapat sebut 
sebagai kemesraan singkat, sebelum mereka 
berpisah lagi." Seperti yang sering terjadi pada 
seni wayang, hamba Panji yang bernama Twalen 
sedang berusaha untuk merayu hamba Rangkesari. 
Namun, berbeda dengan majikannya, hamba 
Rangkesari menolak rayuan Twalen. 
 
Kedua lukisan ini jelas dikerjakan oleh seniman 
yang sama pada waktu yang sama. Lukisan-lukisan 
itu menggambarkan para tokohnya yang memakai 
pakaian serupa dan ceritanya dilukis diatas kain 
berjenis sama dengan warna-warna yang sama. 
Lukisan pertama menunjukkan Panji pada 
Perayaan di Gegelang, sangat mirip dengan 
sebuah karya di Museum Australia oleh seniman 
terkenal dari Kamasan yang bernama Nyoman 
Dogol (1876-1965). 
 
45. Panji pada Pesta Perayaan di Gegelang  
Anonim, Kamasan 
Pewarna alami pada kain katun rajut   
Sebelum Perang Dunia II, 216 x 87 cm 
Koleksi David Irons 



 
 
 

  
 
 
46. Panji yang Sedang Berkelana di 
Pengunungan Bertemu Putri Rangkesari (atas) 
Anonim, Kamasan 
Pewarna alami pada kain katun rajut  
Sebelum Perang Dunia II, 183 x 84 cm 
Koleksi David Irons 

47. Panji pada Pesta Perayaan (bawah) 
Ni Nyoman Serengkog, Kamasan  
Pewarna alami pada kain katun, 1973, 
95 x 72 cm 
Koleksi David Irons   

 

 

 

 

 

 

 

 



 

48-49. Garuda, Wibawasu, dan Supratika 

Dalam sebuah cerita yang diambil dari lontar 
Adiparwa, bagian pertama Mahabharata, 
dikisahkan Garuda menyerang sepasang 
saudara yang sedang berperang, Wibawasu 
dan Supratika, yang mana mereka telah 
mengutuk satu sama lain menjadi seekor 
kura-kura raksasa dan gajah. Garuda melahap 
kedua hewan tersebut sehingga ia mendapat 
kekuatan untuk terbang ke surga dan 
melakukan pertempuran berikutnya dengan 
para dewa untuk mendapatkan tirta amerta (air 
keabadian). Setelah pertempuran ini, dimana 
Garuda berhasil menaklukkan para dewa 
penjaga air keabadian tersebut, Wisnu 
memberkati Garuda dengan keabadian dan 
menerimanya sebagai wahana atau 
kendaraannya. 
 
Tokoh-tokoh burung besar seperti Garuda, 
Aruna, saudara lelakinya dan wahana Surya, 
serta Jatayu, kesemuanya sering ditampilkan 

dalam pameran ini ( halaman 4, 5, 29-31, 37-
38, 40-41, 44-45, 49-52, 59 - 61). Mereka 
sering muncul dan membantu pertempuran 
yang dilakukan oleh Kresna atau Rama, yang 
mana keduanya merupakan titisan dari 
Wisnu. 
 
48. Garuda, Wibawasu, Supratika 
Anonim, Buleleng? 
Pewarna alami pada kain katun buatan mesin, 
kemungkinan akhir abad ke-19 atau awal abad 
ke-20 
173 x 128,5 cm 
Koleksi David Irons 
 
49. Garuda, Wibawasu, Supratika 
Ketut Madra, Peliatan 
Tinta dan akrilik pada kanvas, 1973, 
39.5 x 60 cm 
Koleksi David Irons  

 

 



 

 

 



 

 

50-51. Kresna Mengetahui Siapa Yang Akan Tewas Dalam Perang Baratayuda 

Hasil karya Tjokorda Oka Gambir di atas 
yang dibuat pada tahun 1964 menunjukkan 
adegan-adegan dari episode dalam perang 
Baratayuda yang jarang dituangkan dalam 
media lukisan dimana Kresna, titisan Wisnu, 
memperdaya Yama, dewa penjaga akhirat, 
untuk mengungkapkan siapa yang akan tewas 
dan bertahan dalam perang yang akan terjadi 
antara pihak Pandawa dan Korawa. Di sisi 
kanan atas, Yama digambarkan sedang 
berbicara dengan Indra, didampingi oleh 
Narada, sang utusan dewata; ia bermaksud 
mengungkapkan siapa yang akan menemui 
ajalnya. Sesampainya di akhirat, Kresna 
berhadapan dengan Yama (kiri atas). Yama 
mencekik lehernya (kiri bawah) dan 
melemparkannya ke kuali mendidih. 
 
Namun ketika Kresna muncul dalam wujud 
pamurtiannya yang menakutkan, Yama 
bergegas melarikan diri (tengah). Di sisi 
kanan bawah, Kresna, yang telah menyamar 
sebagai Narada, diberitahu oleh Yama siapa 
yang akan tewas dalam perang Baratayuda. 

Pada lukisan kayu tahun 1973 hasil karya 
pelukis Kamasan, Mangku Mura, Salya 
(ditampilkan berlutut, kedua dari kiri), yang 
enggan bersumpah untuk mengabdi sebagai 
jenderal pasukan Korawa, mengetahui dari 
pamurtian Kresna yang tinggi menjulang 
bahwa ia berada di antara mereka yang akan 
tewas dalam pertempuran. Dua lukisan 
lainnya oleh Mangku Mura ada pada halaman 
12 dan 15. 
 
50. Kresna dan Yama di Akhirat 
Tjokorda Oka Gambir (1902-1975), Peliatan 
Akrilik pada kanvas, 1964, 115 x 90 cm 
Koleksi Agung Rai Gallery 
 
51. Pamurtian Kresna dengan Salya 
Mangku Mura (1920-1999), Kamasan 
Pewarna alami pada kayu, 1973,  
75 x 100 cm 
Koleksi keluarga Mangku Mura 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 



 

52. Arjuna dan Kresna dalam Pertempuran Melawan Karna dan Salya 

Dalam salah satu momen klimaks 
Mahabharata, dikisahkan Arjuna yang berada 
dalam kereta kencananya berhadapan dengan 
saudara tirinya Karna (paling kiri). Keduanya 
adalah anak lelaki Kunti, ibu dari Pandawa 
lima. Namun, Karna terlambat mengetahui 
siapa ibunya dan hubungannya dengan 
saudara-saudara Pandawa lainnya; takdirnya 
adalah tetap setia kepada sang sahabat 
Duryodana, raja kaum Korawa. Karna 
menghujani Arjuna dengan serangan anak 
panah; Arjuna, lawan tanding setimpal bagi 
Karna sebagai seorang pemanah sakti, 
membalas serangannya dengan tidak kalah 
sengitnya. 
 
Akhirnya para sais yang termasyur dari 
kereta kencana kedua prajurit gagah perkasa 
tersebut turut membantu untuk memutuskan 
pertempuran. Raja Salya, saudara tiri dari 
Pandawa yang diperdaya untuk bergabung 
dengan pasukan Korawa dalam perang ini, 

tahu bahwa ia tidak akan tahan melihat 
Arjuna terbunuh. Ia menarik tali kekang 
sehingga gerakan yang mendadak ini 
memaksa anak panah Karna melesat tinggi. 
Kresna disaat bersamaan mengendurkan tali 
kekang pada keretanya sehingga membuat 
Arjuna sedikit tertunduk - dan leher Arjuna 
luput dari hujaman anak panah sakti 
pamungkas Karna yang alih-alih mengenai 
hiasan kepalanya. Keesokan harinya, Karna, 
yang tidak memiliki satupun senjata sakti, 
menemukan bahwa kutukan yang selama 
hidupnya ia takuti akhirnya menjadi 
kenyataan; ia dibunuh oleh Arjuna. 
 
52. Arjuna dan Kresna dalam Pertempuran 
Melawan Karna dan Salya 
Ketut Madra, Peliatan 
Tinta dan akrilik pada kanvas, 2013, 
250 x 110 cm 
Koleksi Ketut Madra 

 

 



 

53. Garuda dan Wisnu 

Gusti Ketut Kobot dari Pengosekan 
menyelesaikan lukisan Dewa Hindu yakni 
Wisnu yang menunggangi kendaraan atau 
wahananya, burung agung Garuda, di tahun 
1989. Wisnu memegang bunga teratai dan 
sebuah cakra atau senjata cakram di 
tangannya. 
 
Lukisan yang menyerupai simbol ketenangan 
dan kekuatan yang yang unik ini, yang dibuat 
dengan warna cokelat tanah kemerahan yang 
hampir monokrom dengan warna kuning dan 
putih terang, sangat luar biasa mengingat 
waktu pembuatannya. Kobot, pada awal tahun 

70-an pada masa puncak kejayaannya sebagai 
pelukis, memilih subjek yang  kemudian 
menjamur di Bali dalam seni wisata di setiap 
aliran/jenis seni yang ada. Dan ia melukisnya 
kembali dengan apik, dengan kemampuan, 
dan keasliannya. Baik pembatas oval maupun 
gambar utama dilukis dalam gaya yang 
mengingatkan kita akan ukiran batu dan kayu 
khas Bali.  
 
53. Garuda dan Wisnu 
Gusti Ketut Kobot (1917-1999) 
Akrilik pada kanvas, 1989, 75 x 105 cm 
Koleksi Ganesha, USA 

 

 



 

54-56. Hanoman, Surya, dan Aruna 

Winata yang cemburu pada istri lain dari 
suaminya Kasyapa yang bernama Kadru yang 
adalah kakaknya dan sudah memiliki 1000 
anak-anak naga, memecahkan salah satu dari 
dua telurnya setelah menantikannya selama 
ribuan tahun untuk menetas. Aruna (Fajar) 
muncul setengah badan dengan bagian bawah 
tubuh yang belum berkembang; ia 
menyalahkan ketidaksabaran ibunya, 
mengutuknya agar menjadi pelayan Kadru. 
Selanjutnya Aruna menjadi wahana atau 
kendaraan Surya, dewa matahari. Telur 
kedua, setelah 500 tahun, menetas dan 
lahirlah burung agung Garuda, adik Aruna.  
 
Dalam dua lukisan lainnya (halaman di 
samping dan halaman berikutnya), kera muda 
Hanoman, yang telah diperintahkan oleh 
ibunya, Anjani, untuk menemukan dan hanya 
memakan buah yang sudah matang dan 
merah, terbangun dengan rasa lapar dan ia 
melompat ke cakrawala dan ke matahari yang 
sedang terbit karena ia mengira itu adalah 
buah seperti yang dikatakan ibunya. Surya 
menaiki wahananya Aruna, memberitahukan 
kesalahan Hanoman. Tuhan YME, 
Sanghyang Widi, diapit oleh naga pelindung, 

menyaksikan adegan ini dari atas. Pada 
lukisan Madra, Surya dan Aruna terlihat geli 
namun di satu sisi juga nampak toleran dan 
nampak sifat naif Hanoman muda.  
 
Sebagai salah satu karakter yang paling 
disukai dalam mitologi Bali, kelahiran 
Hanoman diberkahi oleh para dewa yang 
menganugrahinya kekuatan yang akan 
membuat para jagoan yang seangkatan 
dengannya merasa iri. Sebagai putra Bayu 
sang dewa angin, Hanoman dihormati karena 
keberanian, kebijaksanaan, dan kesetiaannya 
terutama kepada Rama dan Sita. Ia dapat 
mengubah ukuran tubuhnya dari sangat kecil 
sampai tak terhingga besarnya. Sebagai putra 
dari dewa angin, ia memiliki kemampuan 
untuk terbang. Benar-benar tak terkalahkan, 
kuat tak terkira, penuh kasih, dan pandai 
bicara, Hanoman sudah dianggap oleh Rama 
seperti saudara kesayangannya.  
 
54. Kelahiran Aruna 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik dan tinta pada kertas, 2000, 
38 x 50.3 cm 
Koleksi Ketut Madra 

 
 



 
 
55. Hanoman danSurya 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik pada kanvas, 1972, 54.5 x 44 cm 
Koleksi Peter Rousmaniere 

 



 
 
Kain kotak-kotak hitam-putih (kain poleng) 
yang dikenakan oleh Hanoman pada kedua 
lukisan adalah hadiah dari Siwa (halaman 8). 
Bima, yang terkuat dan paling kasar diantara 
lima bersaudara Pandawa dalam Mahabharata, 
dan saudara tiri Hanoman, mengenakan 
pakaian yang serupa. Masih ditenun di Bali 
era modern, kain ini biasanya dikenakan pada 
patung-patung ukiran dari batu – terutama 
patung abdi Twalen dan Merdah – dan juga 
patung raksasa yang mengapit gerbang-
gerbang pura. 
 
Ini adalah pasangan lukisan kedua dalam 
pameran yang menunjukkan subjek yang 

sama, dilukis dalam rentang waktu 15 tahun 
oleh dua pelukis wayang modern yang ulung – 
Gusti Ketut Kobot dan Ketut Madra. 
Sebagaimana dalam dua pasang lukisan 
lainnya (halaman 26 & 27 dan 59 & 61), Kobot 
dan Madra menggunakan karakter yang sama 
dan komposisi yang sama dengan hasil yang 
berbeda. 
 
56. Hanoman dan Surya 
Gusti Ketut Kobot (1917-1999), 
Pengosekan 
Akrilik pada kanvas, 1960, 69 x 49 cm 
Koleksi Galeri Agung Rai 

 

 

 

 

 

 

 



 

57-60. Sutasoma  

Legenda Sutasoma adalah sebuah kisah 
Buddha dari syair kakawin Jawa Kuna pada 
abad ke-14 dari kerajaan Majapahit. Ini adalah 
kisah yang menekankan toleransi beragama 
melalui peran sederhana, adil, dan baik hati 
Pangeran Sutasoma, yang menolak 
kenikmatan duniawi dan mencari pencerahan.  
 
Ditantang berulang kali untuk bertarung, ia 
menolak dengan tidak membela diri; raksasa 
berkepala gajah Gajahwaktra dan seekor naga 
menjadi muridnya. Sutasoma kemudian 
bertemu dengan harimau betina yang 
kelaparan (halaman 54), yang hendak 
memakan anaknya sendiri. Dia berhenti dan 
menawarkan diri sebagai gantinya, dan 
harimau betina menerima pengorbanannya. 
Tapi begitu Sutasoma mati dan setelah 
harimau betina itu meminum darahnya, ia 
diliputi penyesalan. Indra, menanggapi 
penyesalannya, menghidupkan kembali 
Sutasoma. Dalam lukisan pura di bagian atas 
halaman berikutnya oleh Gusti Ketut Kusir, 
Indra (kiri) dan harimau betina menghormati 
inkarnasi muda dari sang Buda dan murid-
muridnya sebagai para hamba dan dilihat oleh 
seorang pendeta yang lewat. Harimau betina 
itu kemudian menjadi pengikut Sutasoma. 
 

Hasil karya Ketut Madra pada tahun 2000 
(atas) dan lukisan tahun 1930-an oleh Anak 
Agung Gde Meregeg dan lukisan tahun 1973 
oleh Ni Made Suciarmi dari Kamasan 
menunjukkan keseluruhan adegan dari bagian 
menjelang akhir cerita. Sang Pangeran yang 
mengembara telah kembali ke istana ayahnya 
mewarisi tahta dan sekarang memerintah 
dengan bijaksana sebagai Raja Sutasoma. 
Sekali lagi, ia menemukan bahwa ia harus 
mengorbankan dirinya. Kali ini raksasa 
Purusada (pemakan manusia), yang 
menyembah dewa iblis penguasa waktu Kala, 
memaksa Sutasoma untuk menggantikan 100 
raja yang telah ia tangkap dan meminta 
Sutasoma menyerahkan dirinya untuk 
dimakan hidup-hidup. Sutasoma tidak 
melawan dan senjata Purusada dan Kala 
berubah menjadi bunga. Para raksasa 
bertobat, mengakui kesucian Sutasoma dan 
melepaskan raja-raja yang disandera. Masih 
menjadi subjek lukisan wayang Bali, cerita 
Sutasoma adalah salah satu lukisan di langit-
langit Bale Kambang (paviliun mengambang) 
di taman air bekas pemerintahan keluarga 
Kerajaan Klungkung. 
 
57. Sutasoma dan Kala 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik pada kanvas, 2010, 90 x 75 cm 
Koleksi Galeri Nyoman Sumerta 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
58. Sutasoma dan Harimau 
Betina 
Gusti Ketut Kusir, Bedulu 
Pewarna alami dan akrilik 
pada kain buatan pabrik, 
Tahun 1950s atau 
sebelumnya 200 x 81,5 cm 
Koleksi David Irons 
 

59. Pertarungan Sutasoma 
dan Purusada 
Anak Agung Gde Meregeg 
(1902-2000) 
Pewarna alami pada kertas, 
tahun1930, 
74 x 59 cm 
Koleksi Ganesha, USA 
 

60. Sutasoma dan Kala 
Ni Made Suciarmi, 
Kamasan 
Pewarna alami pada kain, 
1973, 
86,5 x 66,5 cm 
Koleksi David Irons 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

61-62. Arjuna Bertapa 

Arjuna Metapa (Arjuna Bertapa) adalah kisah 
populer wayang kulit Bali dan bentuk kesenian 
lainnya. Diambil dari Arjuna Wiwaha 
(Pernikahan Arjuna), syair Jawa pada abad ke-
11 berbahasa Kawi atau Jawa Kuna.  
 
Dalam lukisan karya Wayan Suweca dari 
Kamasan (atas), Arjuna, bertapa dengan 
khusyuk, diapit oleh bidadari kahyangan 
(widadari) yang diutus oleh Indra untuk 
menguji kekuatan dan tekadnya. Meskipun 
semua upaya dikerahkan untuk merayunya, 
mereka gagal. Melihat Arjuna melewati ujian 
ini dan memenangkan pertarungan 
berikutnya dengan Siwa, Indra tahu bahwa ia 
adalah manusia yang akan mampu 
menyelamatkan para dewa dari raja raksasa 
Niwatakawaca, yang kebal terhadap senjata 
para dewa. 
 
Di balik sosok Arjuna bertapa, tergantung 
senjatanya – keris, busur, dan tempat anak 
panah yang kosong. Di bawah, pada adegan 
sebelumnya, widadari mandi di kolam teratai 
untuk mempersiapkan diri merayu. Para 
parekan, hamba sahaya di sudut yang lebih 
bawah adalah tokoh-tokoh jenaka yang penuh 
semangat yakni Twalen and Merdah (lihat 
halaman 20-21). Gerakan mereka meniru 
keadaan Arjuna yang sedang bertapa dengan 
konsentrasi mendalam dengan mudah 
diganggu oleh dayang-dayang para widadari. 

 
Penggambaran tampak muka Arjuna adalah 
kaidah umum dalam seni wayang untuk 
menggambarkan sosok yang sedang bertapa 
dan kepala-kepala utama dari sosok pamurtian 
yang mengerikan; kalau tidak, penggambaran 
tiga perempat sosoknya adalah sesuai kaidah. 
Penggunaan warna hijau untuk menekankan 
tapa Arjuna yang tenang merupakan sebuah 
inovasi yang kemudian menjadi bagian palet 
tradisional pelukis dari Kamasan.  
 
Kisah yang digambarkan Ketut Madra 
(kanan) versi tahun1988 nampak lebih 
sederhana dan lebih modern dengan 
pendekatan surealis dan khayalan diperkuat 
oleh gua-gua menakutkan dengan arsitektur 
pura yang tidak biasa, tumbuhan dari dunia 
lain, dan penggunaan warna yang terbatas. 
Penggambaran Arjuna dan widadari adalah 
awal mula peralihannya dari perhatian biasa 
menuju pemahaman akan kaidah wayang, 
mengingat pelajaran awalnya melukis 
manusia pada adegan-adegan genre ini.  
 
61. Arjuna Bertapa/Arjuna Metapa 
Wayan Suweca, Kamasan 
Pewarna alami pada kain katun, 1973, 
89.5 x 64 cm 
Koleksi David Irons 

 



 
 

62. Arjuna Bertapa/Arjuna Metapa 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik dan tinta pada kertas, 1988, 
56 x 42 cm 
Koleksi David Irons  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

63-67. Kresna dan Boma 

Seperti versi Bali dari kisah Bomantaka 
(Kematian Boma) yang Ketut Madra 
ceritakan, putra Kresna, Samba, jatuh cinta 
kepada Yadnyawati, gadis berparas cantik 
jelita yang merupakan anak angkat Boma, 
yaitu putra Wisnu yang berwujud raksasa 
jahat dengan ibu bumi, Pertiwi. Boma marah 
dan memperingatkan Kresna, titisan Wisnu, 
yang ikut melindungi putranya. Lima lukisan 
menceritakan kisah ini dengan cara yang 
serupa tetapi tidak sama.  
 
Pengunjung dapat melihat empat panel 
lukisan vertikal yang besar karya Tjokorda 
Oka Gambir dari atas ke bawah, dengan 
beberapa perbedaan. Pada sisi teratas, Boma 
terlihat bercakap-cakap dengan Siwa; di 
bagian tengah, perdebatan antara Boma 
dengan Samba meruncing; dan pada bagian 
bawah  pamurtian Kresna memulai 
pertarungan dengan Boma. Pemandangan air 
di bagian bawah lukisan nampak ganjil dalam 
kisah ini, dan sebagian besar adegan kematian 
Boma melibatkan kedatangan Garuda.  
 

Pada lukisan Ketut Madra tahun 2011 
(halaman 59, atas), Samba dan Yadnyawati 
berada di bagian tengah lukisan. Walaupun 
Kresna dan Boma yang sedang bertarung 
beranggapan bahwa mereka berada dalam 
wujud pertarungan pamurtian mereka, 
pengunjung juga masih bisa melihat mereka 
dalam wujud biasa, dengan Kresna di sebelah 
kanan dan Boma di sebelah kiri. Sekali mereka 
bergabung, bahkan Kresna yang perkasa tidak 
bisa menghancurkan Boma tanpa bantuan. 
Mengetahui musuhnya mendapat anugerah 
dari Brahma yang membuatnya kebal, ia 
memanggil burung agung Garuda untuk 
membantu. Menukik di atas Boma, Garuda 
menjatuhkan mahkotanya dan merebut bunga 
ajaib yang tersembunyi didalamnya. Jimatnya 
telah terlepas, tubuh Boma diangkat dari bumi 
yang memberinya kekuatan dan ia kemudian 
dibunuh oleh Kresna. 
 
63. Boma dan Kresna 
Tjokorda Oka Gambir (1902-1975), Peliatan 
Akrilik pada kanvas, sekitar tahun 1960an, 
133 x 250 cm 
Koleksi Galeri Agung Rai  

 



 
 

 
 
 
 
 

64. Boma dan Kresna 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik pada kanvas, 2011, 136 x 86 cm 
Koleksi Galeri Tebesaya  
 
65. Boma dan Kresna/Bomantaka 
Gusti Ketut Kobot (1917-1999), 
Pengosekan 
Akrilik pada kanvas, 1953, 41,4 x 65,3 cm 
Koleksi Museum Puri Lukisan 

 



 
 
 

 
Pada lukisan karya Ketut Madra (halaman di 
samping) dan Gusti Ketut Kobot (halaman 
59), bunganya jelas terlihat di tangan kanan 
Garuda. Pada lukisan Madra, mahkota Boma 
tergeletak di tanah di bagian kiri bawah; 
lapisan kain kuningnya dihiasi dengan 
ongkara, ong atau om versi Bali. Lukisan Kobot 
yang dikerjakan hampir monokromatik 
merupakan kisah yang penafsirannya lebih 
tenang dan bijaksana dari versi Madra 20 
tahun kemudian. Pada hasil karya Wayan 
Yudara, Garuda nampak tak seimbang, 
mungkin mencari mahkota atau bunga yang 

hilang. Bentuk pertarungan pada lukisan 
Madra dan Yudara menunjukkan semangat 
perang. 
 
66. Boma dan Kresna/Bomantaka 
Wayan Yudara, Kamasan 
Pewarna alami pada kain, 1973, 
87,5 x 58,5 cm 
Koleksi David Irons 

 

 
 
 
 
 
 
 



 
 
 

67. Boma dan Kresna/Bomantaka 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik pada kanvas, 1973, 44 x 59 cm 
Koleksi David Irons  

 
 
 
 
 
 
 



 

68-69. Dharmaswami Menyelamatkan Harimau, Kera, dan Ular 
 

 
Kisah-kisah Tantri Kamandaka dari Bali 
menggunakan manusia dan binatang untuk 
menyampaikan pesan-pesan moral, mirip 
dengan  fabel karya Aesop. Kisah-kisah ini 
nampak tidak asing dalam berbagai bentuknya 
di berbagai budaya di Asia Selatan dan Asia 
Tenggara serta di daerah lain di Indonesia. 
Meskipun kisah-kisah Tantri tidak sepopuler 
epos Hindu, kisah-kisah tersebut tetap hidup 
dan mengubah bentuk seni.  
 
Dua karya pada halaman ini, dibuat dengan 
selisih waktu hampir 80 tahun, menceritakan 
kisah yang sama dengan penggambaran yang 
identik. Lukisan tahun 1935 pada halaman di 
samping oleh Ida Bagus Gelgel dari Kamasan 
adalah karya khas dari koleksi Museum Puri 
Lukisan. Gelgel yang merupakan salah satu 
pelukis wayang Bali modern yang pertama 
yang mendapat pengakuan internasional 
memenangkan medali perak pada tahun 1937 
dari Tropenmuseum di Amsterdam. 
 

Pada lukisan ini, pendeta suci Dharmaswami 
menyelamatkan harimau, kera, ular, dan 
pandai emas (tidak ditampilkan) dari sumur 
yang dalam di mana mereka terhempas badai. 
Semua binatang memberikan hadiah kepada 
pendeta rendah hati ini yang telah 
menyelamatkan mereka. Sang pandai emas 
mendapat perhiasan dari Dharmaswami yang 
diberikan oleh seekor harimau yang 
membunuh pangeran yang memburunya. 
Pandai emas itu menuduh Dharmaswami 
mencuri perhiasan itu. Ditahan dan disiksa 
oleh pengawal istana, pendeta itu baru bebas 
setelah dibantu oleh  kera, ular, dan harimau. 
Tindakan ini menunjukkan bahwa hewan 
dapat sering berperilaku lebih terhormat 
daripada manusia; pandai emas yang licik itu 
akhirnya dipenjara. Ketut Madra melukis 
penafsiran kisah Dharmaswami (atas) khusus 
untuk pameran ini dengan menghormati hasil 
karya Ida Bagus Gelgel. 
 



 
 
 
68. Dharmaswami 
Ketut Madra, Peliatan 
Akrilik dan tinta pada kanvas, 2013, 
60 x 50.5 cm 
Koleksi Ketut Madra 
 

69. Dharmaswami 
Ida Bagus Gelgel (1900-1937), Kamasan 
Pewarna alami pada kertas, 1935, 
48.9 x 68 cm 
Koleksi Museum Puri Lukisan 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



Ucapan Terima Kasih 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Saran Bacaan  
Balinese Art: Paintings and Drawings of Bali 1800 – 2010 (Tuttle, 2012) oleh Adrian Vickers, volume 
terbarunya banyak tersedia di Indonesia, adalah bacaan yang bagus di mana kita dapat menemukan 
gambaran suatu topik. Ramayana in the Arts of Asia (Select Books, 2000) oleh Garrett Kam 
memberikan studi lintas budaya yang jarang ada tentang wiracarita itu, digambarkan dengan 
lukisan wayang Kamasan yang unik. Karyanya Perceptions of Paradise: Images of Bali in the Arts 
(Museum Neka, 1993) mencakup berbagai topik yang berkaitan dengan berbagai gaya seni lukis 
Bali. Karya ilmiah baru-baru ini dalam bahasa Inggris mengenai lukisan pura wayang tradisional 
Bali adalah Sacred Painting in Bali: Tradition in Translation (Orchid Press, 2005), oleh Thomas L. 
Cooper. Semua tersedia di Amazon dan bisa dipesan langsung di www.ketutmadra.com. 
 
 

Tentang Penulis 
David Irons, kurator tamu pameran ini, tinggal di Peliatan Bali selama setahun pada 1973, bekerja 
sama dengan Yayasan Mudraswara di Ubud untuk pelestarian musik tradisional, seni, dan budaya 
Bali. Ketika kembali ke Amerika Serikat pada tahun 1974 ia menyelenggarakan tiga pameran 
museum tentang seni wayang Bali, termasuk Legendary Paintings of Bali di Fogg Art Museum 
Universitas Harvard. Kemudian, bekerja di University of California di Berkeley, ia sering kembali ke 
Indonesia untuk mewawancarai tokoh-tokoh bisnis dan pejabat pemerintahan dan melakukan 
perjalanan mengelilingi kepulauan Indonesia. Sekarang ia tinggal di kota New York. 
 
Sampul belakang bagian dalam: di Pura Dalem Gde Peliatan, lukisan Ketut Madra tahun1997  
Siwa (kiri), Wisnu (kanan) dan pamurtian Brahma (bawah) dikelilingi sesajen saat odalan di pura  
pada April 2013  
 

Ketut Madra dari Peliatan, beserta istrinya Wayan Konderi, saudara laki-
lakinya Ketut Madri, dan putranya Made Berata, karena persahabatan 
harmonisnya selama bertahun-tahun telah membantu terselenggaranya 
pameran ini. Dari pihak Museum Puri Lukisan, almarhum Tjokorda Mas dan 
putranya Tjokorda Bagus, yang memberi dorongan untuk 
menyelenggarakan pameran wayang dalam kurun waktu 40 tahun. Soemantri 
Widagdo, rekan kurator kewirausahaan Museum Puri Lukisan ini yang 
terampil dan menyenangkan yang membantu pameran lukisan ini. Garrett 
Kam, untuk pengetahuan budayanya yang mendalam dan koreksinya 
terhadap kealpaan maupun kekeliruan dalam  seluruh katalog ini (sisanya 
adalah sepenuhnya kesalahan saya). Agung Rai, yang pertama kali 
menyarankan saya memamerkan koleksi ini di Bali dan meminjam hasil karya 
dari ARMA dan galerinya. Thomas Cooper dan Adrian Vickers untuk 
kerelaan mereka berbagi pengetahuan mengenai lukisan Bali. Peter 
Rousmaniere yang mendesak saya mengoleksi hasil karya ini pada tahun 
1973, dan yang meminjamkan lukisan Madra di sampul muka katalog untuk 
pameran ini. Michael Tenzer, Maxine Heppner, Barbara Miller, Edie Irons, 
dan Janet Cox, yang memberikan komentar-komentar berharga di bagian 
pendahuluan dari berbagai sudut pandang. Fotografer Michael Tramis di 
New York, dan Anggara Mahendra dan Bayu Gunadharma di Bali, yang 
memotret sebagian besar foto yang menceritakan kisah-kisah dalam pameran 
ini. Kelly Archer, yang menyediakan desain katalog, dan putriku Edie Irons, 
yang menyatukan semuanya. Terakhir untuk istriku Julie Clark Boak, yang 
dukungannya untuk proyek ini selama tiga tahun terakhir dan dedikasinya 
untuk tulisannya selalu menjadi sumber inspirasi saya. 
 

 

 

Akhir pertunjukan 

wayang kulit di rumah 

Ketut Madra 



 
 
 
 

  

  

 

 
 
 


